
נח�o אpתינוחריש
עלון להפצת מסורת ומנהגי תימן המופץ ע"י עמותת "אחוות אחים"

בנשיאות פוסק עדת תימן מרן הגאון רבי יצחק רצאבי שליט"א

לק"י

טבת
ה'תשפ"ו ליצירה
ב'של"ז לשטרות

עלון מס' 96

היסטורית04
יהדות 

תימן

05

ביאורי06
המצוות

מענה 03
הלכתי

בשע‘ה10
אחת

חידונים
לשולחן שבת

שואל 13
ומשיב

? ? ??

העלון טעון גניזה  | אין לעיין בשעת התפילההעלון טעון גניזה  | אין לעיין בשעת התפילה



בפרשיות השבוע אנו קוראים ולומדים על אירועי החיים של אבותינו 
הקדושים.

התורה מספרת שיעקב אהב את יוסף מכל אחיו וזה גרם לכך שישנאו 
אותו עד שלא יכלו לומר לו שלום.

בהחלטה  האחים  מחליטים  אחיו,  שלום  את  לראות  יוסף  כשנשלח 
נחרצת תחילה לדונו למיתה, לבסוף מקבלים את עצתו של יהודה 

"לכו ונמכרנו לישמעאלים וידינו אל תהי בו".
התורה מדגישה שאותם סוחרים הרגילים לשאת נפט ועיטרן נושאים 

באמתחתם מיני בשמים וכל זה להנעים ליוסף את השהות בדרך.
יבוא השואל וישאל: יוסף נמצא המקום הכי גרוע מבחינתו הוא נמכר 

לעבד לעתיד הלא נודע.. מה שינחם אותו זה מעט ריח טוב?
אומרים חז"ל: כן! יוסף הרגיש בכך את השגחת ה' הנמצא איתו. הוא 
רואה ומבין שאף שהקב"ה גלגל אותו למצב הזה עדיין הוא איתו יחד 

והוא זה שיוציא אותו מהצרה.
דבר זה אנו רואים גם בחג בחנוכה, לכאורה הנס הגדול היה שנמסרו 
גיבורים ביד חלשים ורבים ביד מעטים ובכל זאת מה שמציין ומסמל 
את החג זה דווקא פח השמן הקטן שנמצא חתום בחותמו של כהן 

גדול.
ה' מראה לנו שמרתי לכם פח קטן, אני אתכם בצרה, אני הכנסתי 

אתכם לצרה ואני יוציא אתכם ממנה.

שבת ũום ומבורך

לתגובות,
הערות והארות

ניתן לשלוח למייל:

na0546812981@gmail.com
מו"ל:

עמותת אחוות אחים

מייסדי העמותה:
רב הקהילה:

הרב יאיר שרפי שליט"א 

מנכ"ל ר' איתמר עובד יצ"ו

053-345-3020

עורך ראשי:
הרב דניאל אהרון שליט"א

054-649-2931   052-760-7929

עריכה גרפית:
זכריה סלומון

קרדיט:
פריפיק
קופילוט

wם א+תה 
באחת הדרכים הבאות:יכול להיות שותף

חים
אחוות א

מן
תי ילת קודש 

ה
ק

לפרטים ולהקדשות העלון| חייגו: 053-3453020יחלקו 50 עלונים נוספים בהפצה ארצית!90 ₪ לחודש.המעוניינים להפיץ עלון זה בתרומה של:

העברה בנקאית עבור שלל פעילויות העמותה 
כולל פרי צדיק, עלון נחלת אבותינו, משפחות נזקקות, מחצית השקל, ומתנות לאביונים 

)ציינו בהערה את המטרת התרומה(.

המוטב: אחוות אחים חריש. בנק לאומי )10( סניף 954, מס' חשבון 7152226.
העברה בנקאית עבור: 

בניית מבנה קהילתי הכולל שתי בתי הכנסת, בית מדרש, חדרי לימוד ועוד. 
המוטב: אחוות אחים חריש. בנק לאומי )10( סניף 954 מס' חשבון 7891474. 

לתרומה באמצעות קהילותפון: 
התקשר 073275700 והקש מספר קופה 

או דרך מכשיר "קהילות" שם קופה: "אחוות אחים חריש" מספר קופה 25709.

2

דבר המערכת



3

מענה הלכתי
שו"ת בהלכה מתוך הספר "ויען יצחק"
למורינו הגאון רבינו יצחק רצאבי שליט"א פוסק עדת תימן
באדיבות רבי ניר טיירי יצ"ו, מכון פעולת צדיק
המעוניינים לרכוש את ספרי המכון, ניתן ליצור קשר בטלפון: 03-6780070

עמידה אחר המתפלל
האם מותר לעמוד אחר המתפלל אפילו בארבע אמותיו מאחור?

מותר:
שלוש פסיעות כשאדם מתפלל מאחוריו

לחכות  נהגו  דלא  תימן  שמנהג  כך,  נהגתי  ולא  שמעתי,  שמועה 
כך,  נהגו  כן  ואם  מתפלל.  ועדיין  מאחור  אדם  עומד  אם  מלפסוע 

הרי זה נגד דינא דגמרא?
חס ושלום אינו נגד דינא דגמרא, רק תלוי איך לפרש, כמו שתבין 
ממה שכתבתי בס"ד בשלחן ערוך המקוצר סימן ט"ז הערה נ"ט. 
וטוב שלא נהגת כך, כי המחמיר תבוא עליו ברכה כמו שכתבתי 

שם:
שלוש פסיעות כשאדם מתפלל מאחוריו, והוא נמצא אצל שאר 

קהילות
יש  אם  בודק  אינו  תפילתו  וסיים  שהמתפלל  מנהגינו  בעניין 

מאחוריו אחד שלא סיים תפילתו אלא יכול לפסוע שלוש 
של־עדה  הכנסת  בבית  שמתפלל  מי  האם  פסיעות, 

אחרת גם כן יעשה כך, או שעדיף משום דרכי שלום 
לשהות עד שיסיים מי שאחריו ואחרי כן יפסע?

תתגודדו,   לא  איסור  ליכא  דבמנהגים  נקיטינן 
על  יצחק  בעיני  אסיקנא  כבר  הכי  בלאו  אבל 
שלחן ערוך המקוצר סימן ט"ז אות נ"ט שהמחמיר 

בזה תבוא עליו ברכה:
לעבור לפני המתפלל כאשר אדם אחר חוצץ

לעבור  מותר  האם  שליט"א,  מו"ר  דעת  מה  לדעת  רציתי 
לפניו  העומד  אחר  אדם  בינינו  חוצץ  כאשר  המתפלל  לפני 

שאינו מתפלל, האם נחשב חציצה ומותר לעבור לפניו, או דלא חשיב 
של־ אמותיו  בארבע  שנכנס  משום  לפניו,  לעבור  אסור  ויהא  חציצה 

אחרון העומד בתפילה?
ראוי להחמיר

כניסה למקומו בבית הכנסת כשעובר לפני המתפלל
וכיון  עשרה,  שמונה  מתפללים  שהציבור  בשעה  לתפילה  מגיע  כשאני 
בארבע  שאכנס  נמצא  אליו  אלך  אם  מקדימה,  בספסל  יושב  שאני 
אמותיהם של־מתפללים, וגם כשאגיע למקומי בדיוק אעבור ממש לפני 

המתפלל, מהו הדין?
אסור:

יישור הרגליים בסוף הפסיעות
בשלחן ערוך המקוצר סימן ט"ז סעיף כ"ג, במקום שכלו הפסיעות 
רגליו  את  יישר  ותחילה  בתפילה,  כמו  מכוונות  ברגליים  יעמוד 
שמחזיר  באופן  רגליו  יישר  האם  שאלתי  ע"כ.  וכו'  בעיקום  שהיו 

את רגל שמאל לרגל ימין, או רגל ימין לרגל שמאל, או דלמא לא 
שנא?

אין קפידא בכך:
ביאור ברכת אתה חונן

לאנוש  ומלמד  דעת  לאדם  חונן  אתה  אומרים  העמידה  בתפילת 
והשכל,  ובינה  דעה  מאתך  חָננו  אומרים  איך  ולכאורה  וכו',  בינה 
דעה  גם  ואנחנו  בינה,  רק  ולאנוש  דעת  שלאדם  דאמרינן  בעוד 

ובינה וגם השכל?
תועלת ההשכלה לדעת את ה', כמו שנאמר השכל וידוע אותי כי 
זוכה לזה. הלכך הגירסא אתה חונן לאדם  י"י, ולא כל אדם  אני 
השי"ת  הטביע  כבר  זה  שיבקשו,  בלא  אפילו  בינה,  וגו'  דעת 
וגם  בינה,  ועוד  דעה,  עוד  שתחננו  מבקשים  ואנחנו  בבריאה. 
שיהא זה "מאתך", דוקא ממקור הקדושה. ומלבד זה, תוסיף לנו 

גם השכל לידע אותך:
נוסח חתימת ברכת המינים

אויבים  שובר  לגרוס,  איך  המינים,  ברכת  בחתימת 
ומכניע מינים או זדים?

העיקר לומר זדים:
התפילה  בתוך  המזון  ברכת  או  העומר  ספירת 

שיעבור זמנן
כדי  תוך  ונזכר  העומר  ספירת  לספור  ששכח  מי 
תפילתו  שיסיים  עד  ימתין  ואם  מנחה,  תפילת 
לו  מותר  האם  הספירה.  את  ויפסיד  החמה  תשקע 
במקום שמותר להוסיף בקשות בתפילה, לומר שרוצה 
לתקן מה שפגם בספירה ולספור, ובכך לצאת ידי חובתו. 
נזכר  עשרה  שמונה  תפילת  כדי  תוך  אם  המזון,  ברכת  לעניין  וכן 
שלא בירכהּ, ואם ישהה עד שיסיים יחלפו שבעים ושתים דקות, 

האם יוכל להכניסה בתפילתו כבקשה?
אינן בקשות ואסור:

יוהרא כשמאריך בתפילתו
אות  ו'  סימן  המעיל  בשולי  חזיתי  בתפילה,  המאריך  אדם  בעניין 
ליוהרא.  לחוש  דיש  ק'(  )פרק  הישר  הקב  מדברי  שהביא  צ"ה 
ועיין בספר זכות יצחק להג"ר יעקב חיים סופר )חלק ב' סימן ט'( 
שמאריך בדברי קב הישר, דלא אמרינן לחוש ליוהרא אלא דוקא 
דמי  הקהל,  בשאר  כן  שאין  מה  לו.  שממתינים  שבקהל  בגדול 
יאמר לו מה תעשה, יאריך ויאריך ויזכה לאריכות ימים, יעויין שם 

בביאור כל הנושא:
טוב שלימד זכות, והכל לפי העניין:

 

 חריש חיפה  תל אביב  ירושלים  

 יציאה  כניסה  יציאה  כניסה  יציאה  כניסה  יציאה  כניסה 

 5:10 4:19 5:18 4:07 5:20 4:20 5:19 4:04 מקץ

 5:14 4:23 5:22 4:11 5:24 4:23 5:23 4:08  ויגש

 5:19 4:27 5:26 4:16 5:29 4:28 5:27 4:12 ויחי

 5:25 4:33 5:32 4:22 5:34 4:34 5:33 4:18 שמות

/ת 0ום



4

היסטורית יהדות תימן

אלירן חפץ ומשפחתואיתמר עובד ומשפחתואור מינס ומשפחתואברהם בן קטיעיאבישי חג'בי ומשפחתו

מלכים יהודים קדומים בתימן:
ראשית נבהיר כי חִמְיַר הוא שמה הקודם של תימן בפי גויי הארץ.

יוסף ד'וּ נֻוַאס )בערבית: يوسف ذو نواس  450–527( היה המלך היהודי 
למניינם(  ה-6  המאה  )שבתחילת  חִמְיַר  ממלכת  של  האחרון 
וממלכתו השתרעה על פני שטחים נרחבים בחצי האי 
יוסף אסאר  יוסף דו נואס נקרא גם בשמות  ערב. המלך 

ויוסף מסרוק.  
על  היורדות  והמתולתלות  היפות  ראשו  פיאות  בשל 
הלחיים או בשל שיער ראשו השחור והמתולתל שהוסיף 
שפרושו  נֻוַאס"  "ד'וּ  בשם  כונה  והדר,  יופי  של  נופך  לו 

'בעל התלתלים' או 'בעל הפיאות' )פאות הראש, סימנים(.
תורה  הנחלת  בעניין  ומלחמתו  אדיקותו  שבשל  ונראה 

ומצוות כינוי זה הודבק לו משום פאותיו 
הגדולות והמרשימות.

הנוצרים,  כנגד  רבות  פעל  בתקופתו 
ועמד בקשרים עם חכמי טבריה שהייתה 

אז מרכזם של היהודים בארץ ישראל.
הירשברג  זאב  חיים  ר'  והמזרחן  ההיסטוריון  ]הרב 
זוטרא  מר  של  לטבריה  עלייתו  כי  וכתב  שיער  ז"ל 
ראש  משרת  של  הישיר  היורש  זוטרא,  מר  בר 
)520 למניינם(,  דווקא באותם הימים  הגולה בבבל 
וקיים  מקרה,  אינה  הסנהדרין  לראש  והתמנותו 

נואס   דו  יוסף  ובין פעילותם של חכמי טבריה עם המלך  קשר הדוק בינה 
בדרום ערב. לדעתו, מעידות שתי העובדות על תוכנית מדינית שנרקמה אז 
יהודי ממלכת חמיר ובראשם המלך  ובין  בין היישוב היהודי בארץ ישראל 

היהודי יוסף ד'ו נואס[.

מוצאו של המלך היהודי יוסף ד'וּ נֻוַאס משבט חִמְיַר. קדמו 
לו המלכים כריב ואסעד כריבה, הם כולם היו יהודים, וככל 

הנראה גרי צדק.
רִיבּ יוֹהַאמַן מלך על תימן בשנת 378 למניינם, ובנו  י כַּ מַלְכִּ
רִיבַה מלך אחריו, אלא שיש הטוענים כי עוד  אַסְעַד אַבּוּ כַּ

לפניהם היו מלכים יהודים בתימן.

על כל פנים בשנת ד'שע"ח לערך )במאה ה- 6 למניינם(  היה צר 

ליהודים תחת עול הנוצרים החבשים. היה זה טרם הופעת 
יוסף  והמלך  למניינם(    7 ה-  במאה  האיסלם  )תחילת  האִסְלַאם 
וכעושה חיל  ידוע כמצביא  והיה  נֻוַאס שלט ביד רמה  ד'וּ 
בארצות  לפניו  יצא  ושמעו  היהודי  העם  למען  במלחמתו 
העולם. בקרב יהדות ספרד נפוצו ידיעות כי יוסף ד'וּ נֻוַאס 
לכאורה  ושהתייהדותו  המלך,  שלמה  של  מצאצאיו  היה 

הייתה רק סמלית. 

ה-6  במאה  ששלטו  הנוצרים  מול  רבות  מלחמות  עשה 
המלך  למניינם   522 בשנת  בחבש.  ואף  מתימן  בחלקים 
יוסף ד'וּ נֻוַאס  כבש את הבירה ט'פאר הנוצרית, השמיד 
טבח  סבא,  התימני  השבט  צאצאי  אקסומי,  מצב  חיל 
בנוצרים שהיו ברובם חבשים והעלה את 
כנסיותיהם באש, ושלח את צבאו לפגוע 

בנוצרים בעיר נג'ראן.
אל  הגיע  נפשו  על  שנס  נוצרי  פליט 
באימפריה  עיר  קונסטנטינופוליס 
הרומית, ועורר את זעמם של הקיסרים 
ביזנטיון,  קיסר  יוסטינוס,  הנוצרים 
לפלוש  ניסה  כלב  אקסום.  קיסר  וכלב, 
לממלכת חמיר לתימן, בעזרת הנוצרים, 
הצליח  נֻוַאס  ד'וּ  יוסף  המלך  אך 
רבים  עוד שטחים  לכבוש  ואף  התקפותיו,  כל  לעצור את 

מהנוצרים.
אלא שכבר בימים ההם תימן הייתה בנויה שבטים שבטים 
יש מראשי  ובשלב מסויים  נֻוַאס,  ד'וּ  יוסף  שעליהם מלך 
השבטים שהחלו לנהוג בפלגנות, מנטליות האופיינית עד 
הנוצרים  אז  או  שלטונו.  את  החלישו  ובכך  בתימן,  ימינו 
שעת  ניצלו  החבשים  והנוצרים  הביזנטית  מהאימפריה 
ד'וּ  יוסף  המלך  כנגד  מחודשת  מלחמה  וערכו  זו  כושר 
נֻוַאס והוא לא הצליח להתגבר עליהם, בגלל ראשי שבטים 
החבשים  הנוצרים  פלשו  וכך  בו,  שבגדו  )תימן(  בחמיר 

לממלכתו וכבשוה.  

מאת הרב ישי חג'בי שליט"א

ה"ה ברק חג'בי ומשפחתו יצ"ו
להצלחתם בכל העניינים, בריאות איתנה,

פרנסה בשפע ונחת מהילדים

ה"ה יהודה בן שמעון ומשפחתו יצ"ו
להצלחתם בכל העניינים, בריאות איתנה
פרנסה בשפע והצלחה בשגשוג המפעל



5

חידודון

טובה שרפיחיים ואחינועם אקועחגי קומימי ומשפחתוברק חג'בי ומשפחתואמיר דסטה ומשפחתו

מאת הרב לוריא צנחני שליט"א

תשובה לחידה
חולה שאין בו סכנה שנחלה ע"י כישוף מותר לו להתרפאות ע"י 

כישוף )וכישוף היינו ע"ז, סנהדרין סח:(.

מורינו בשע"ה ח"ד סי' קמ"ח סעיף ט' )וכן הביא זה בח"ה סי' 
קע"ד בהערה ח'('.

תשובה לשאלה
ד.

הדין הוא שמערב שבת יש להוציא את סבון האסלה )הכחול זה 
שצובע וכדו'(. אך אם לא הוציאו מבעו"י יעשו זאת בשבת אך 

בשינוי.

אם אי אפשר להסיר, אפשר להקל במקום כבוד הבריות 
)ולהשתמש כרגיל(. אך נכון שיורידו את המים בשינוי כלאחר 

יד, כגון במרפקו וכדו'.

ולעניין מוליד לא שייך באם לא מתכוין )פס"ר בדרבנן ואינו 
מתכוין מותר(.

יעוי' בבנין משה ח"ד בפרק ס"ג סעיף כ'.

תשובה לחידודון 
מובא בדרך ארץ זוטא )פ"א, ט"ז( ט' נכנסו בחייהם לג"ע ואלו 

הן: חנוך בן ירד, אליהו, משיח, אליעזר עבד אברהם, חירם מלך 
צור, עבד מלך הכושי, יעבץ בנו של רבי יהודה הנשיא, בתיה בת 

פרעה, סרח בת אשר, וי"א אף רבי יהושע בן לוי

ילדים יקרים מצאו 11 ההבדלים

חידודון
מי עלו בחייהם לגן עדן?

חידת השבת
לאדם שהוא אונן )עוד לא 
נקבר מתו( אסור לקיים את 
מצוות התורה וברכותיה. 
איזו ברכה הוא כן יכול 

לברך?

חידת השבת
"אמר רבין א"ר יוחנן בכל 
מתרפאין חוץ מעבודה 

זרה גילוי עריות ושפיכות 
דמים" )פסחים כה.(.

מתי מותר להתרפאות 
בעבודה זרה )לא מדובר 

בחולה שיש בו סכנה(?

?? ??

מעודה  משפחת  בבית 
שבת  מערב  הוציאו  שלא  נזכרו 

את הסבון הכחול שבאסלה שבבית הכסא, 
וכעת נסתפקו מה לעשות.

האם מותר להוריד מים? הרי דבר זה צובע וכן מוליד ריח 
במים?

מה הייתם עושים בנידון זה?
א. בדיעבד – שלא הוציאו - מותר בשימוש כרגיל.

ב. יקראו לגוי ויאמרו לו להסירו.
ג. אין זו צביעה חשובה ואין כל צורך לחוש 

לצובע.
ד. יוציאו את הסבון בשינוי.

שאלת השבת



6

ביאורי המצוות

יאיר שרפי ומשפחתו יחזקאל צחייק ומשפחתויוסף מעודה ומשפחתויונתן ושרה לביאטל שוהם ומשפחתו

האם ברית מילה גורמת לטראומה?
קורה  באמת  ומה  הרפואה,  אומרת  מה  חז"ל,  אומרים  מה 
ברשת  מתגלגלים  האחרונות  בשנים  השמיני  ביום  לתינוק 
מילה  שברית  כך  על  מאוד,  רגשיות  חלקן  שונות,  טענות 
“גורמת טראומה”, “משפיעה על הילד פסיכולוגית”, או “יוצרת 

זיכרון כאב”.
כמו הרבה דברים בעולם המידע, יש פער גדול בין עובדות,

לבין תחושות, ובין מחקר אמיתי לבין כותרות דרמטיות.
במאמר זה נעשה סדר.

1. מה באמת אומרים חז"ל?
חז"ל מעולם לא ראו בברית מילה טראומה אלא מעלה, זכות, 

וקשר נשמתי. שלוש נקודות עיקריות:
פעולה  אינה  ברית  יחד  מקבלים  ונשמה  שגוף  מצווה  א. 

רפואית בלבד.
זהו מעשה ברית - כרת ברית בין הקב"ה לעם ישראל.

זו מצווה עליונה, שמלווה ברחמים ובחמלה אלוקית מיוחדת.
ב. “וביום השמיני” - התורה קבעה את הזמן המושלם

התינוק  גוף  שבו  הזמן  הוא  השמיני  שהיום  מלמדים  חז"ל 
מתחזק )כמו פרותרומבין בשיאו( וגם הזמן שבו נפשו מוכנה 

לקבל את קדושת הברית.
ג. “גדולה מילה” - מצווה שמוסיפה טוב, לא פוגעת

בגמרא  במשנה,  בנביאים,  בתורה,  מקום  בשום  מצאנו  לא 
נפש התינוק  - אפילו רמז למשהו שלילי כלפי  או במדרש 
)למרות  אותו.  שמרוממת  מצווה  זו   - הגמור  ההפך  בברית. 

שלא ראינו אינה ראיה(.
2. ומה אומרת הרפואה המודרנית?

הנה שלוש עובדות רפואיות ברורות מאוד:
 א. תינוק בן שמונה ימים אינו יוצר זיכרון ארוך טווח

זהו מחקר בסיסי במדעי המוח:
תינוק בגיל זה אינו בעל יכולת קוגניטיבית לייצר זיכרון רגשי 

מתמשך.

מבחינה נוירולוגית, "אזורי הזיכרון הטראומטי" פשוט אינם 
מפותחים בשלב זה. לכן לא נוצרת טראומה.

 ב. תינוקות בוכים מעט מאוד בברית
מוהל מנוסה שומר שהברית תהיה:

• מהירה )שניות ספורות(
• מדויקת

• נקייה
ברוב הבריתות הבכי קצר בין 5 ל-10 שניות בלבד.

זה קצר יותר מרוב בדיקות בית חולים.
רופא  בדיקת  או  עקב  דקירת  עקב  בדיקות  השוואה:  לשם 

גורמות לרוב לבכי ארוך יותר.
 ג. ההחלמה מהירה במיוחד

יכולת  הוא  תינוק  של  בגוף  המדהימים  המאפיינים  אחד 
ההתאוששות המהירה.

ברוב המקרים: התינוק אוכל כרגיל אחרי דקות נרגע ונרדם 
שינה עמוקה  לא רק שאין טראומה, הגוף עובר תהליך ריפוי 

ברוגע.
3. מאיפה נולדו טענות הטראומה?

ברוב המקרים, לא ממחקר אמיתי אלא מ 3 מקורות:
ניתוח  מדמיינים  הם  אמיתית  ברית  ראו  שלא  מאנשים  א. 

ארוך, מורכב, או כואב.
ב. משיטות רפואיות זרות

אין  ארוך, אבל  גורמות כאב  כמו קלאמפ  בארה"ב, שיטות 
קשר בינן לבין השיטה המסורתית היהודית.

ג. מאג’נדות אידיאולוגיות אנטי דתיות
כאלה שמטרתן לבטל מצוות, לא להגן על תינוקות.
כשבודקים את הנתונים, מבינים שאין בסיס לטענה.

4. טראומה אמיתית - דווקא כשלא שומרים על המסורת
מעניין לציין: כאשר הברית נעשית לא כהלכה,

 - מיומן  לא  אדם  בידי  או  המסורתית,  בשיטה  לא  או 
הסיבוכים גדולים הרבה יותר.

וזה כבר עלול ליצור עומס גופני מיותר על התינוק.
לכן ההלכה מדגישה:

על  הקפדה  מבצעים  גיל  ובאיזה  מבצעים  איך  מבצע  מי 
ההלכה = בריאות הגוף והנפש.

5. ומה לגבי ההורים?
חשוב לומר אמת:

להרגיש  עלולים  ההורים  אבל   - עובר טראומה  לא  התינוק 
מתח גדול, זה טבעי, זה מובן.זה חלק מהאהבה הילדית הורית.

אבל חובה לזכור:
הקושי של ההורה אינו אינדיקציה לקושי של הילד.

אוכלים  רגועים,  תינוקות  עיניו  במו  רואה  מנוסה  מוהל  כל 
ונרדמים היטב לאחר הברית.

הניסיון מוכיח - התינוק מתאושש מהר הרבה יותר מההורה.

6. והצד הרוחני: ברית אינה "פגיעה" - אלא "התעלות"
המהר"ל מלמד שמספר שמונה מסמל על־טבעי.

ברית מילה מכניסה את הילד למרחב קדושה
שאין בו טראומה - יש בו נשגבות.

זו מצווה שמחברת את הילד לכל הדורות.
מצווה שמקדשת את חייו מרגעיו הראשונים.

פעולה רוחנית כזו אינה יכולה להוליד טראומה.
היא מולידה אור.

סיכום: העובדות מנצחות את המיתוס
✔ חז"ל - רואים במילה זכות גדולה, לא פגיעה.

✔ הרפואה - קובעת שאין יכולת לייצר טראומה בגיל זה.
✔ המציאות - תינוקות רגועים ונרדמים היטב אחרי הברית.

✔ הניסיון - מראה שהלחץ של ההורים גדול פי כמה משל הילד.
✔ המסורת - שומרת על הילד יותר מכל "פיתוח מודרני".

ברית מילה אינה "טראומה" - היא כניסה קדושה, עדינה ונשגבה 
לברית הנצח בין ישראל לקב"ה.

ובחיבה  ברחמים  באור,   - שנים  אלפי  כבר  נעשית  היא  וכך 
א-לדית.

ברית ותורה - מענייני ברית מילה בהשקפת התורהמאת הרב יונתן אפרתי שליט"א

מעשיות צדיקים
מעשה שהיה בארץ תימןמאת הרב ישי חג'בי שליט"א

לעסוק ולשקוד בתורה
הדיין מארי' מוסא חג'בי זצ"ל

בנו השני של אב"ד המקובל מארי' חיים חג'בי זיע"א

בנו  זצ"ל,  חג'בי  חיים  על מארי' מוסא  מספרים 
השני של המקובל מארי' חיים מוסא חג'בי זצ"ל, 
לרבנות  שמעו  הגיע  ישראל  לארץ  שכשהגיע 
וביקשו למנותו לדיין. לאחר שהפצירו בו שיקבל 
את המשרה נענה, אך בעקבות מעשה שהיה לא 

הסכים להמשיך במשרה, וכך היה:

גירושין  שני דיינים חתמו על פסק הלכה בעניין 
וביקשוהו שגם הוא יפסוק כמותם ושיחתום, אך 
המארי' לא הסכים וקבע כי פסיקתם אינה עולה 
בקנה אחד עם ההלכה. ניסו ללחוץ עליו ולומר לו 
שכאן בארץ ישראל לא תמיד אפשר לפסוק בדיוק 
לפי ההלכה מחמת חוקי המדינה, אך המארי' לא 
שני  יצאו  ההלכה.  מן  במעט  ולו  לשנות  הסכים 

הדיינים והשאירו את המארי' לבדו, והוא ניצל את ההזדמנות, יצא 
החוצה וביקש מנהג מונית שעבר במקום להחזירו למעונו. כשחזרו 
הדיינים לאחר ההפסקה נדהמו לראות כי המארי' נעלם. מיד הבינו 
כי נסע לביתו. מיהרו ונסעו אחריו לבקש שיחזור, ואף הזהירו אותו 

כי יאבד את מקור פרנסתו, אך המארי' בשלו: "איני יכול לחתום על 
פסק דין שאינו כהלכה, ואם אין דנים דין תורה כהלכתו, איני רוצה 
בדיינות". עזב המארי' את המשרה ולא רצה בשררה וחזר לעסוק 

ולשקוד בתורה. ]מתוך ספר 'מפעלי הצדיק'[.

§   §   §

הרב  המקובל  הרה''ג  בן  חג'בי  משה  הרב  הרה''ג 
חיים חג'בי זצוק"ל. נפטר: ט' טבת ה'תשנ''ג.

קבור בבית העלמין סגולה בעיר פתח תקוה, חלקה 
הצדיק  אביו  קבור  שבו  עלמין  בית  )באותו  קכ.  שורה  ח' 
בתימן,  ולדיינות  לרבנות  הוסמך  הצדיק(.  ואחיו 

וגם  כוולאן  במחוז  גם  ופוסק  מלמד  כרב  וכיהן 
שימש  בפרדסיה,  התגורר  בישראל  צנעא.  בעיר 
קהילתו  את  וניהל  חי  הכנסת,  בית  רב  בתפקיד 

בצניעות ובענווה גדולה.

√ רבו המובהק: אביו הצדיק אב בית הדין במחוז 
הרה''ג  'רבוע'   היישוב  ורב  תימן  שבמרכז  כוולאן 
מוסא(  ר'  )בן  חג'בי  חיים  מארי'  המקובל  אב"ד 

זצוק"ל זיע"א.

מרבני משפחת חג'בי זצוק"ל זיע"א שבמחוז כוולאן שבמרכז תימן.
זכותו ימליץ יושר בעדנו ובעד בני בתינו ובעד כל ישראל אחינו אכי"ר.

הרב יהונתן אפרתי - מוהל מומחה
להזמנות 0548490897



לומדים עם המארי

עזריה ויהודית רדמירון נסים ומשפחתוסיון חלאמיכאל בן קטיעי ומשפחתויניב שרון ומשפחתוגיל כרמי

מאת מארי אבישי מרחבי שליט"א

7

המשך הנושא הטעם שלשלת בכ"א הספרים לפי הסימן: מי לא עכב.
משה:  וĢְĄִַחָט ׀ )ויקרא ח' כ"ג( 

בפרשת צו מסופר על ימי המילואים שמשה נצטווה ע"י הקב"ה להלביש 
לאהרן בגדי כהונה ולחנכו בעבודת הקרבנות ככהן גדול, וזאת לאחר שכל 
ארבעים שנה במדבר שימש משה ככהן גדול. ועדיין בשבעת ימי המילואים 
את  הקריב  הוא  שהרי  הגדולה,  בכהונה  יישאר  הוא  כי  סבור  היה  משה 

הקורבנות שצווה הקב"ה להביא בשבעת ימי המילואים, כפי שנאמר: 
וĢְĄִַחָט וĞַĄִַח מĢֶֹה אֶת-הøַָם וĨֵĄִַן עַל-קַרְנýת הĎִַזóְֵחַ סָבִיב óְאֶצóְָעý וַיְחĂֵַא 
)שם  עָלָֽיו׃  לְכĘֵַר   üהĢֵøְַוַֽיְק הĎִַזóְֵחַ  אֶל-יְסýד  יצַָק  וְאֶת-הøַָם  הĎִַזóְֵחַ  אֶת 

ט"ו(. 
וĢְĄִַחָט וĄִַזְרקֹ מĢֶֹה אֶת-הøַָם עַל-הĎִַזóְֵחַ סָבִֽיב׃ )שם י"ט(. 

 ýָהֶֹן ידó-הֲרןֹ הַיְמָנִית וְעַלï-ךְ אֹֽזֶןüנĨְ-ן עַלĨֵĄִַו  ýמøִָה מĢֶֹח מĞַĄִַו וĢְĄִַחָט ׀ 
הַיְמָנִית וְעַל-óהֶֹן רַגְלý הַיְמָנִֽית׃ )שם כ"ג(.

רבנו בחיי כתב: כי משה היה מקריב הקרבנות מתחילה ומקטיר הקטרת, 
הוא שתמצא בכל העבודות ויקח משה, ויזרוק משה, ויתן משה, ויקטר עליו 
והתחיל  בכהונה  אהרן  שנתחנך  הזה  השמיני  היום  עד  כי  סמים,  קטורת 
בעבודה, משה היה מתעסק בכל העבודות כולן, והוא היה הכהן הראשון, 
והרי הכתוב קוראו כהן שנאמר )תהלים צ"ט(: "משה ואהרן בכהניו", עכ"ל.

אומנם בכל ג' פעולות השחיטה של משה נמצא טעם מפסיק חזק במלה 
)רביע,  רא"ש  בסימן:  מהשני  האחד  שונה  הטעם  אך  בפסוק,  הראשונה 
אתנחא, שלשלת(, גם כאן ננסה להסביר מדוע השתנו הטעמים בכל אחד 

מהפסוקים לעיל במלה וישחט?
בפסוק הראשון הטעם רביע רובץ על המלה וĢְĄִַחָט, שמו של הטעם רביע 
בא מהלשון הארמית והוא נגזר מ-רביעא שהיא הרביצה, יש כאן המשך 
ישיר של עבודת משה ככהן גדול במדבר, על פעולת השחיטה רובצת עדיין 

כהונתו של משה בימי המילואים, ולכן הטעם רביע מופיע כאן.
נשאר  שהוא  סבור  משה  וĢְĄִַחָט,  במלה  אתנחא  הטעם  השני  בפסוק 
בתפקידו והטעם אתנחא המורה על מנוחה, מצביע על מנוחת נפשו של 

משה, כמו:  וĄַרְַא מְנֻחָה Ĉִי טýב )בראשית מ"ט ט"ו(.
אך מדוע בשחיטה השלישית נמצא הטעם הנדיר שלשלת במלה וĢְĄִַחָט ׀, 
מה רצה בעל הטעמים למסור לנו על הלך רוחו של משה בשחיטת איל 

המילואים?
יש להסביר כי שחיטה זו היתה האחרונה בסדרת חינוך אהרן והאחרונה 
בתפקיד משה ככהן גדול, וכעת לפני חנוכת המשכן משה נאלץ לעזוב את 

תפקידו ולמסור תפקיד זה לאהרן ולבניו, מדוע?
חז"ל הסבירו כי הקב"ה נפרע ממשה בגין סירובו בתחילה ללכת לפרעה 

בסנה  ימים  שבעה  בו  הפציר  הקב"ה  ממצרים,  ישראל  בני  את  להוציא 
ובסוף שבעת ימים אמר משה להקב"ה: Ģְלַח-נאָ óְידַ-ĢְĨִלָח )שמות ד' י"ג( 
יְהוָה óְמĢֶֹה )שם י"ד( ואמר לו:  וĄִַחַר-ïף  ואז כעם עליו הקב"ה שנאמר: 
יבוא יום ואפרע ממך, וכעת, המתין הקב"ה שבעת ימי המילואים בעבודתו 

ככהן, ולבסוף אמר למשה: לא שלך היא אלא של אהרן.

וכך נאמר במדרש רבה )ויקרא פרשה י"א(: ר' יודן בשם רבי יוסי בר יהודה 
ור' ברכיה בשם ר' יהושע בן קרחה: כל מ' שנה שהיו ישראל במדבר לא 
ואהרן  "משה  צ"ט(:  )תהלים  הה"ד  גדולה,  בכהונה  מלשמש  משה  נמנע 
בכהניו", רבי ברכיה בשם ר' סימון מייתי לה מן הדין קרא )ד"ה א' כ"ג(: 
"בני עמרם אהרן ומשה ויבדל אהרן להקדישו קדש קדשים הוא ובניו עד 
ולשרת  )לעמוד  עולם"  עד  בשמו  ולברך  לשרתו  ה'  לפני  להקטיר  עולם 
בשם ה'(, ומשה איש האלהים בניו יקראו על שבט הלוי, א"ר אלעזר בר 
המילואים,  ימי  כל שבעת  לבן שימש משה  לן שבחלוק  הוא  פשוט  יוסי: 
היה משה משמש  המילואים  ימי  כל שבעת  תני:  יודן  ר'  בשם  תנחום  ר' 
בכהונה גדולה ולא שרתה שכינה על ידו, הה"ד )ויקרא ט'(: "וירא כל העם 
ימי הסנה  ויפלו על פניהם" אמר רב שמואל בר נחמן: כל שבעת  וירונו 
היה הקדוש ברוך הוא מפתה את משה שילך בשליחותו למצרים, הה"ד 
)שמות ד'(: "גם מתמול גם משלשום גם מאז דברך אל עבדך" הרי ששה, 
ובשביעי אמר לו: "שלח נא ביד תשלח" אמר לו הקב"ה: משה את אומר 
שלח נא ביד תשלח?! חייך שאני צורכה לך בכנפיך, אימתי פרע לו?  ר' 
חלבו אמר: כל ז' ימי המילואים היה משמש בכהונה גדולה וכסבור שלו 
היא, בז' אמר לו לא שלך היא אלא של אהרן אחיך היא, הה"ד: "ויהי ביום 
השמיני", עכ"ל. כך הסביר הקשר ליום השמיני פירוש יפה תואר )שם(: 
"בכל ז' ימי המילואים חשב משה כי הוא ישמש לעולם בכהונה גדולה, אך 

ביום השמיני נטלה ממנו הכהונה וניתנה לאהרן".
אם כך, הטעם שלשלת מצביע על הלך רוח וטלטול עז המתרחש בלב משה 
בנקודת זמן זו בפעולת השחיטה האחרונה בתפקידו, בידיעה פתאומית כי 
תפקיד זה תם ונלקח ממנו סופית, וטלטלה זו מתוארת בצורת הטעם אשר 
על המלה וĢְĄִַחָט ׀ ובניגונה, ומיד לאחר זאת משה מקבל גזירה זו בהכנעה 
כעין  והקו  הבורא  רצון  מעכב  ואינו  מערער  אינו  הוא  שכלית,  והשלמה 
הפסיק אחר המלה הוא כחומה המפרידה רעיונית את מצב רוחו וזעזועו 
שנשאר  כדבר  בעניין  ההשלמה  על  מורה  התיבה  לאחר  הקו  מההמשך, 

אחריו.
מתוך הספר "אור לפירוש הטעמים" – אבישי מרחבי.



8

להקדשות:  053-3453020חיים בן סעידשגיא ורעות שרעבי שמואל חלא ומשפחתו שלום ואושרה יוסף

סיפור ìשבת
מאת הסופרת מנוחה פוקס

גדלתי בבית מיוחד במינו. אבא שלי היה ראש כולל ורב בית כנסת 
גדול. אמי הייתה מחנכת בסמינר למורות. ארבעה אחים שלי הלכו 

בדרך שההורים הוליכו אותנו.
רק אני הייתי שונה. אני אומר: "שונה" ולא מתכוון למישהו שיש 
לו קרניים או מחושים. אני מתכוון לכך, שאף אחד לא יכול היה 

להאמין שגדלנו באותו בית. לזה אני קורא שונה.
אני הייתי רועש ולא יוצלח. האחים שלי, כולם, היו עדינים ונחמדים, 
לומדים היטב ומצליחים. אני זוכר שכאשר הבאנו הביתה תעודות 
על  גם  הרעיפו  ואפילו  לכולנו,  יפה  התייחסו  שלי  ההורים  תמיד 
ראשי מחמאות אין ספור, אבל אני ידעתי, לא היו צריכים לספר 

לי, שהתעודה שלי שונה מהתעודות של האחים שלי.
מה לעשות שהיא לא נראתה דומה בכלל? לא היו הרבה מריבות 
כשלמדנו  עוד  ליל  עד  מבוקר  במרץ  לומדים  היו  אחי  בביתנו. 
בתלמוד תורה. השקיעו הרבה יותר ממה שהיה צריך, נשארו בבית 

הכנסת ללמוד עוד ועוד, ולא היה להם פנאי לריב.
להגיד  אפשר  אי  בביתם.  שלי  החברים  אצל  רק  ראיתי  מריבות 
הייתי מאלו שכל  למדתי.  בדיוק  לא  כי  תורה,  שלמדתי בתלמוד 

פעם שרציתי ללמוד הרגשתי שאני לא מסוגל.
עד היום לא אובחנתי ואיני יודע מה הבעיה שלי בלימוד. אני רק 

יודע שלא קלטתי ובכיתה היה לי שם של עצלן.
כשלמדנו בישיבות הורע מצבי, מי שלא לומד כשהוא קטן, קשה 
לו להיכנס ללימוד בישיבה. לא הייתי רגיל לשבת, לא הייתי רגיל 
להקשיב, לא הייתי רגיל להיות בחדר ביחד עם עוד בחורים, בוודאי 

לא כאלו שלומדים כל היום ובקושי עושים דברים אחרים.
כשאני,  היום,  הדרדרתי.  לישיבה  שנכנסתי  מאז  שנתיים  תוך 
נועם, כבר אדם מבוגר יחסית, אני יכול לומר לכם שלא תמיד ילד 
שמתדרדר לרחוב הוא ילד שהוריו לא היו טובים אליו, או שהוריו 
לא התייחסו אליו כמו לכל אחיו. לא תמיד זה שמפנה עורף לחוג 

החרדי הוא זה שבמשפחה יש לו אחים חילוניים או דודים כאלו.
הורי באמת השתדלו ולא זו בלבד אלא שהם גם חיבקו וחלילה לא 
זרקו אותי מהבית. כל המשפחה שלנו הייתה חרדית לכל דבר, גם 
הדודים הרחוקים ביותר. לא הכרתי מראה אחר. אבל אני גיליתי 

את הרחוב.
נער שלא לומד כפי שצריך עלול למצוא מהר מאוד את הרחוב. 
הרחוב הוא מקום שלא צריך להשקיע בו הרבה. מספיק לך להיות 

אתה עצמך ואתה מקובל שם, אם אתה רק רוצה את זה.
על הברזלים היה מקום לכולם. גם לי. היה קל לשבת שם. הרבה 
אז  לשם.  מכוון  לא  כשהראש  וללמוד,  לעבוד  מאשר  קל  יותר 

ישבתי על הברזלים כמו כל אלו שישבו שם.
הכיפה שלי נשארה אותה כיפה, היא שרתה בדיוק באותו מקום 
כמו  ולא  שיער  של  תלולית  על  ניצבה  היא  שהפעם  רק  בראש, 

קודם.
מן  ביצבצה  הציצית  אפילו  לקודם,  מאוד  דומה  נראה  הייתי 
לישיבה  להיכנס  בעיה  בלי  שיכולתי  במקום  הייתי  המכנסיים. 
ולצאת ממנה, כי לא נראיתי חריג לגמרי בנוף, ויכולתי לפטפט עם 
חברים ברחוב, כי לא נראיתי חריג. זה היה מקום הכי נוח שיכול 

להיות.

אלמלא במקום הזה היו נערים שלא נשארו לעמוד או לשבת על 
הברזלים, אלא הרחיקו לכת.

קיים,  שאתה  להוכיח  מנסה  אתה  כזה,  במקום  יושב  כשאתה 
אתם  ללכת  מהחברה,  חלק  להיות  חייב  הייתי  זאת  להוכיח  כדי 
נושאים  על  ולדבר  אליהם,  להגיע  רציתי  לא  שממש  למקומות 

שלא הייתי רגיל לדבר עליהם והדבר צרם לי.
את  מזכירים  היו  שכולם  הזה  מנחם  את  ראיתי  אחד  יום  למזלי 
שמו. מנחם היה אברך, מסוג האברכים שאני מכיר מתוך משפחתי 
המורחבת. בכל ליל שישי היה מגיע אל המקום בו נפגשנו ומציע 

את הטשולנט שאשתו הכינה.
שישי  ליל  בכל  הטשולנט.  את  אהבנו  ואני,  הרחוב,  יושבי  חברי, 
מאחר  שבת.  של  מהטשולנט  לטעום  נתנו  בה  שלמדתי  בישיבה 
והפניתי עורף לישיבה וכבר לא שהיתי בה הרבה זמן, התגעגעתי 

לטעם הזה של  הבית, של שבת. ומנחם מילא את הצורך הזה.
ישבנו בגינה הציבורית על הספסלים וכל אחד מאתנו התענג על 
הצלחת החד פעמית שלו תוך כדי הרהורים. אחר כך מנחם היה 
מדבר לליבנו, ובסוף היה לוקח איתו קבוצת בחורים שרצו לבוא, 
והיה מביא אותם לבית שלו.  גם אני הייתי לא פעם אצלו. כמה 
במטבח  האישה  נעים.  חמים,  קטן,  בית  הזה.  הבית  את  אהבתי 

מכינה מטעמים לשבת, ומנחם פנוי לשבת איתנו בסלון.
בעצימת  על הספה  הייתה שרועה  ורוב הקבוצה  היה מדבר  הוא 

עיניים.
פעם אמרתי לו: "מנחם, לא מפריע לך שאתה מביא את כולנו לפה 
כדי להחזיר אותנו בתשובה, ואנחנו לא מקשיבים לך, וחלק מאתנו 
אפילו נרדמים לך באמצע הדברים, כאילו באו לשבת בלובי של 

בית מלון מנוכר?"
להחזיר  בשביל  פה  לא  אני  טועה,  "אתה  ואמר:  אלי  חייך  מנחם 
לפי  שלו,  הקצב  לפי  חוזר  אחד  כל  בתשובה  לחזור  בתשובה. 
לכם  להאיר  כדי  פה  אני  להחזיר.  יכול  לא  הרצון שלו. אף אחד 
את החשכה ולתת לכם תקווה בלב. אני פה כדי שלא תשכחו איך 
נראה בית יהודי אמיתי, כי אני רוצה לעשות לכם טוב, וטוב עושים 

רק בחמימות של בית יהודי".
בהחלט מנחם היה אדם של "רק טוב". מילת המפתח שלו הייתה: 

אמון! "אני נותן בכם אמון!" – כך אמר שוב ושוב
הוא אמר וזה לא היה מהפה לבחוץ. הוא באמת נתן בנו אמון. ועוד 
איך.לא פעם היה משאיר אותנו לבדינו בביתו ויוצא להיכן שהיה 

צריך.
לא  למישהו.  לא חשש שנגע במשהו, שניקח משהו, שנרע  הוא 
חשד בנו. הוא לגמרי האמין לכל אחד מאיתנו שאנחנו בסדר גמור.
לא פעם היה אומר לנו: "אני לא שופט אתכם, כל אחד הגיע למקום 
שהגיע מסיבה כלשהי. לא תמיד תדעו להצביע על הסיבה. אני לא 

דן אתכם, רק מבין, מבין, מבין". כמה היינו זקוקים להבנה הזו.
אותי הבינו גם בבית, אבל ההצלחה של כל הסובבים אותי, החל 
מאחיי המדהימים והמוכשרים, הביאה אותי לכך שאני לא הבנתי 
את עצמי.  איך אני מסוגל לא ללמוד? הלא כל האחים שלי כאלו 
שלי  במקום  בשקט  לשבת  לא  מסוגל  אני  איך  חכמים.  תלמידי 
האחים  כל  הלא  החוצה?  נשואות  שלי  העיניים  מדוע  בישיבה? 

האור שמעבר להרי החושך



9

שלי אחרים הם?
הייתי מבולבל כל הזמן, כשהייתי בבית שלי, הייתי כעוס בתוך תוכי 
לא יודע למה ועל מי. וכל אלו נעלמו כלא היו כשיצאתי ונפגשתי 

עם חברי בריתי. מנחם, שבא כך פתאום, האיר לי את הדרך.
כשישבתי אצלו ביחד עם חבריי, לא ידעתי לענות לעצמי מה אני 
עושה שם. הלא יש לי בית נהדר והורים מצוינים, מדוע אני בכל 
זאת מחפש תשובות ברחובות? לא יכולתי להבין את עצמי ומנחם 

כל כך הבין.
הוא לא הבין רק אותי, הוא הבין גם את אלו ששינו את כל לבושם, 
שלא כמוני. את אלו שדיברו במילים שלא נהוג לדבר בהן, שלא 

כמוני. שיצאו למקומות שאני לא דרכתי בהם בחיים.
הוא הבין כל אדם.

קשבת,  אוזן  רק  לא  מנחם  של  בבית  מצאו  שלי  מהחברים  חלק 
לא  היו מאלו שהוריהם  היה. הם  דבר שלי  בית,  גם ממש  אלא  
חפצו בהם בביתם. גם לא במחסן של הבית, וכאן הם קיבלו מקום 
יחס  ועם  עוגה בתנור  ריח של  ישיבה על ספה בסלון חמים, עם 

אישי ומחייך.
ויצאנו  אומללים  מתוסכלים,  מבולבלים,  מנחם  של  לבית  הגענו 
אבל  פסק,  לא  התסכול  אמנם  מורם.  ראש  עם  פעם  כל  משם 
קיבלנו דחיפה לכך שאנחנו טובים ומצוינים גם כשהיה נדמה לנו 

שאנו לא שווים בכלל ולא הבנו בשביל למה אנו קיימים.
פעם שאל אחד הנערים את מנחם למה הוא עושה את זה, ומנחם 

ענה לו:
"כשכתוב: ואהבת  לרעך כמוך! לא מפורט מיהו רעך. האם הוא 
החכמה  מה  כמוני,  אותו  לאהוב  לנו  אומרים  כמוך,  לא  או  כמוך 
אדם  כמוך,  אוהב  אותך  נראה  כמוני?  שהוא  אדם  כמוני  לאהוב 

ששונה ממך.
אומר  בהידורם.  הדברים  מקיים את  אני  מנחם,  הוסיף  כך   ואני, 

לעצמי כל הזמן: "אתה חייב לאהוב כל יהודי, תעשה זאת".
"אתם  בצנעה:  אומר  היה  הערכתנו  את  מנחם  רואה  כשהיה 
חושבים שאני עושה בשבילכם, אבל באמת אתם אלו שעושים 
בשבילי. בלעדיכם הייתי חצי אדם. הייתי כזה שחי לעצמו, מכלכל 
את ילדיו,  משקיע בבית שלי, ברהיטים, בכלים נאים, אבל לא היה 
לי העונג הזה שיש לי עכשיו, כשאני יודע שאני משקיע בנפשות. 

אני חייב תודה לכם, לא אתם לי".
היום, אני, נועם, בן אדם אחר לגמרי. אני נשוי עם ארבעה ילדים, 

בנים. הם ילדים נהדרים, עדיין קטנים.
פעם חששתי שלא אצליח לגדל ילדים. אמרתי לעצמי: "אתה לא 
לגדל אחרים?" הרגשתי  רוצה  לגדל את עצמך, איך אתה  מסוגל 
שאני לא הוכחתי את עצמי בחיים, אז איך אוכל לגרום לאחרים 
להוכיח את עצמם? גם לא רציתי שיצאו לי ילדים כמו שאני, כי 

לא בטחתי בעצמי ובהצלחתי.
מנחם היה זה שבא מבחוץ כמו מלאך מושיע ונתן לי להבין, שדווקא 
מכיוון שאני כל כך חכם, כל כך עמוק וכל כך בעל רגש, הגעתי 
להיכן שהגעתי. שאלתי שאלות את עצמי, אבל לא הרגשתי בטוח 
לשאול אותם בפנים הבית. חקרתי את עצמי חקור היטב וזלזלתי 

במה שגיליתי שם.

"עם הרגש הזה, עם הנכונות שלך, עם ניסיון החיים העשיר שלך" 
– כך הסביר לי מנחם בהערכה, "תוכל להגיע רחוק אם תבנה לך 
אחד  עולם  רק  שיש  למדתי  העולמות,  בשני  שהייתי  אני,  בית". 
שאפשר להחזיק בו מעמד. בעולם החיצוני, שבו הסתובבתי בימי 
בחרותי, מותר לעשות הכל. זה נשמע נפלא כשמסתכלים לשם 

ממקום סגור ונוקשה, אבל זה ממש לא נפלא, כשנופלים לזה.
היום אני לא רק אבא לארבעה ילדים, אני גם מורה באחת הערים 
נערים  זקוקים  למה  ניסיוני  מתוך  יודע  אני  בפריפריה.  הנידחות 
הלימודי  המוסד  בתוך  עדיין  כשהם  הזה,  למקום  אותם  ומכוון 

שלהם. 
להעריך מצד אחד את הבחורים החזקים שיודעים מה  יודע  אני 
גילו את  לא  יודע להבין את אלו שעדיין  בחיים, מצד שני  חשוב 
האור, ועם הכוונה קלה מסוגלים להגיע אל החום הזה ולהתחמם 

ממנו.
דרך אגב, דעו לכם שלכל אחד מכם חוש אחר שלו עושה לו את 
 - הטשולנט   וריח  שישי,  ליל  אצלי,  חייו.  של  היפים  הזכרונות 
מחזירים אותי אחורנית בכל פעם מחדש. אני צולל לתוך ביתו של 
מנחם, מחדיר את הריח לאפי, ממלא ממנו את נשמתי, ושב אל 

ביתי  העכשווי שקט ורגוע.

ראו למה מסוגל אדם פשוט אחד. ואולי, מנחם הזה, בכלל לא כל 
כך פשוט כפי שהוא צייר את עצמו?

אפשרות למשלוח מהיר מהיום למחר לנתיבות אופקים ובאר שבע ללא תוספת עלות! 

אבישי ונטע
 יהושע

אדיר שרפי 
ומשפחתו

אלקנה צברי 
ומשפחתו

בן ציון הלוי
יהונתן אפרתיהרב אליהו נהריהדסה שרפיבתאל עובדומשפחתו



צלותי

אבש"ר טוב

10

חודש טבת - הלכות קריאת התורה

 Common chickweed  |  ָכּוֹכָבִית מְצויּה
לצמח זה 100 מינים ברחבי העולם, ובארץ ישראל 3 מינים. הוא 

צומח בר בשדות ובשולי המדרכות. 
גדל  הוא  בישראל  מטריד.  כ"עשב-רע"  נחשב  המודרני  בעולם 
בעונת החורף, לרוב ליד הסרפד )אך ניתן למצוא מסוגו גם בשאר עונות 

השנה(, ורבים לא מודעים לסגולותיו הרפואיות לאדם.

צמח כוכבית מצויה ראוי למאכל אדם, ויש שאכלו ממנו בעודו 
של  נגזרת   ,GLA( גמא-לינולנית  חומצה   ,C בוויטמין  עשיר  טרי. 
ריבופלאבין  ניאצין,  ספונינים,   ,E ויטמין   ,)6 אומגה  השומן  חומצת 

)2B(, תיאמין )1B(, בטא קרוטן )ויטמין A(, מגנזיום, ברזל , סידן, 
)למרות התכונות  אשלגן, אבץ, זרחן, מנגן, נתרן, סלניום וסיליקה 

הטובות שבצמח זה, אין להפריז באכילתו(.

סימני זיהוי של הצמח:
יש ללקט יחד עם מלקט מנוסה היודע לזהות את סימני הצמח, שכן 
ישנם עשבים הדומים לכוכבית מצויה והם רעילים לאדם, לכן חשוב 

לדעת לזהות נכון. 
העגול.  הגבעול  של  אחד  מצד  דקיקות  שערות  יש  המצויה  לכוכבית 
שברו בעדינות את הגבעול בחלק התחתון של הצמח ומשכו בעדינות, 
הכוכבית  צמח  שזה  סימן  זה  חוט  ראיתם  שמשכתם  ובזמן  במידה 

המצויה.  
סיכום: בשבירת הגבעול יש חוט פנימי שנמשך לאורך הגבעול הנחשף 

לאחר התלישה. וכן לאורך גבעול יחיד יש קו אחד של שערות.

תכונות מרפא:
לראומטיזם  כתרופה  בו  להשתמש  נוהגים  העממית  ברפואה 
ולכאב-פרקים, לדלקת ריאות ולדלקת במערכת העיכול, לפגעים 

בכבד ולאסטמה, לדלקת בעור ולפצעים שהזדהמו.
לגירויים בעור: יש למעוך את הצמח ולמרוח מהצמח הטרי על 

העקיצות, מרגיע מאוד. וכן מרגיע כוויות ובכלל גירויים בעור.
עד כאן בקצרה ובתמצות

אין במאמר זה הנחיה לשימוש וכן מאמר זה אינו בא להחליף ייעוץ מקצועי או להוות תחליף 
לייעוץ רפואי ואין לראות בו בדרך כלשהי יעוץ רפואי ו/או המלצה לטיפול ו/או תחליף לטיפול.

וכאמור אין ללקט לבד ללא מדריך מוסמך.

מסורות ריפוי בקרב יהדות תימן
מאת הרב ישי חג'בי שליט"א

א. טְעִיּוֹת בקריאת התורה:
מי שטעה ולא דקדק אפילו בחסרון או יתרון אות אחת כגון שכתוב "אִם" וקרא "וְאִם", מחזירים 
אותו אע"פ שלא נשתנתה משמעות הענין על ידי זה. ובנקודות ובטעמים, וכן מלעיל ומלרע, 
דגש ורפי, שוא נע ונח, אם נשתנה על ידי זה המשמעות, מחזירים אותו, ואם לא, גוערין בו היינו 
שמעירים לו, ואם לא חזר, מניחים לו. ומנהגינו שגוערים בו אף אם יחזור על השמות הקדושים 
ואפילו רק על השם הקדוש לבדו, כי אין חזרתו נחשבת לבטלה חס שלום אלא לצורך. שאין 
דקדוק בתורתינו הקדושה לחינם, אלא לטעם נגלה או נעלם, אע"פ שמן הדין אינו מחוייב לחזור 
כי לא נשתנתה המשמעות. והקריאה הנכונה היא כפי מסורת ספרי קדמונינו הנקראים תּיגּאן שהם 
המדוייקים ביותר בעולם )שע"ה ח"א סי' כ"ב סע' כ"ט ועול"י ח"ב סי' ע"ה אות ה' ד"ה כמו כן. 

ובאי"צ הל' קריאת ספר תורה עמ' תס"ו ד"ה ויש. ודברי חפץ חי"ז עמ' פ"ו-פ"ז שו"ת ב'(.
ב. ספק שינוי משמעות או שלא הגה בבירור את המילה : 

לחזור.  צריך  שאין  להקל  יש  פסוקים,  כמה  עברו  וכבר  המשמעות  נשתנתה  אם  ספק  כשיש 
וכשהקורא לא הוציא את מבטא האות בבירור גמור, לדעת אם אמר כהוגן, ראוי לגעור בו. ועל 
הבלעת אותיות כגון על לבבך יהושע בן נון, וחלוף בי"ת דגושה ורפויה, יש לגעור )שע"ה שם הע' 

ס"ה ע"ש, ועול"י ח"א סי' כ"ה אות א' ד"ה וראיתי, וח"ב סי' ל"ד(.
ג. להחזיר על טְעִיּוֹת בתרגּום:

כשם שמחזירים על טְעוּת שמשנה המשמעות בקריאת ספר תורה, כן הוא בקריאת התרגּוּם. אך 
על חסרון אות או תיבה כשלא נשתנתה המשמעות, לא מחזירים. ונראה שעל פיסוק התרגום, אין 
צריך אפילו לגעור אלא אם נשתנתה המשמעות. ופיסוק התרגום, היינו היכן להפסיק או לעמוד 
טָא וקל וחומר על ניגון זִרְקָא  במקום שבמקרא יש טעם מעמיד, כגון זָקֵף ורָבִיעַ או מפסיק כפִשְׁ
]שיש נוהגים לעשות במקום שיש שתי פשטות[ )שע"ה ח"ב סי' ס' סע' י' והע' מ' ומ"א ובארות 

יצחק הל' קריאת ספר תורה עמ' תס"ז ד"ה גם(.
ד. החזירוהו ולא ניכר שתיקן, או שמובן היפך המתכוין: 

ל  "כָּ ואמר  והחזירוהו  דִים"  הָעֲתֻּ ל  "כָּ במקום  י"א(  ל"א,  )בראשית  דִים"  הָעֲתֻּ ל  כָּ י  "כִּ ואמר  טעה 
"כי". צריך להחזירו כמה תיבות  דִים" אך לא ניכר ממנו התיקון, כיון שרק השמיט תיבת  הָעֲתֻּ
דִים" וגו' וכן כל כיוצ"ב. ואם כשטעה  הָעֲתֻּ ל  כָּ וּרְאֵה  עֵינֶיךָ  א נָא  מקודם שיובן התיקון כגון "שָׂ
בתיבת "אֶעֱזָבְךָ" )שם כ"ח, ט"ו( והחזירוהו ואמר תיבת "אֶעֱזָבְךָ" כתקנה, והוא במקום שצריך לומר 
"לאֹ אֶעֱזָבְךָ" ונשמע היפך המובן. כמדומה שהעולם מקילים, שסוברים שניכר בקריאה שזה תיקון. 
אך ראוי להחזירו מהמילה הקודמת "לא", והכל לפי האדם המקום והענין )עול"י ח"א סי' כ"ה אות 

ד' ד"ה ומענין וד"ה עוד, ידב"ש(.
ה. דוגמאות לשינוי משמעות:

נוּ  בוּ מלעיל לשון חזרה, ומלרע לשון שביה. בָּ אם קרא ואמר בשינוי מלעיל למלרע ולהיפך: שָׁ
מלרע לשון בניין ומלעיל לשון בתוכנו או במילים שמלעיל הוא לשון עבר, ומלרע הוא לשון 
. שינוי משמעות בתנועות: חֵלֶב-שומן האסור,  י, וְאָהַבְתָּ מַעְתִּ יתָ, וְשָׁ אָה, וְהִכִּ הווה ועתיד. כגון הַבָּ
חיים,  מֵתִים-לא  רָעִים-לא טובים.  רֹעִים-רועי צאן,  ב-הֶחְזִיר,  שֶׁ וַיָּ ב-חזר,  שָׁ וַיָּ חָלָב-מין משקה, 
זמר,  ים-כלי  מִנִּ דברים.  עַנוֹת-עניַת  עַנּוֹת-עינוי,  בדגשים:  משמעות  שינוי  חיים.  מְתִים-אנשים 
ינִים-כופרים, מִינִים-סוגים )שע"ה ח"א סי' כ"ב הע' ס"ה ועול"י שם סי' כ"ה ובארות יצחק הל'  מִּ

קריאת ס"ת עמ' תס"ה ד"ה וכתב. ולפי עוללים עמ' 31-32(.
ו. להחזיר על גּעיות שמשנות הניקוד או על ניגון תרי טעמי ותביר: 

על געיא נראה שאין צריך אפילו לגעור אלא אם כן בגעיות שמשנות את ניקוד התיבה. כגון 
והשוא  בגעיא[  "שלמים"  ]השי"ן של  כ"א(  ל"ד,  )בראשית  נוּ"  אִתָּ הֵם  לֵמִים  שְׁ ה  הָאֵלֶּ ים  "הָאֲנָשִׁ
וָא לְחִירַק.  דֶה" שהוא"ו בגעיא ומחליפה קריאתה מִשְׁ ָ שּׂ שבשי"ן נהפך לפתח כנודע. והמילה "וְאִם בַּ
ועל ניגון "תרי טעמי" ]מארכה כפולה[ גוערים, אבל לא מחזירים. ואם עשה ניגון "תביר" במקום 
טעם מעמיד, אין מחזירים אלא אם משתנה המשמעות. אך אם העמיד בטעם תביר אף שמשתנה 
המשמעות, המנהג שאין מחזירין ואף לא גוערים )שע"ה שם ובארות יצחק שם ודברי חפץ חט"ז 

עמ' צ"ח-צ"ט שו"ת ה' )א, ב( והע' י' וי"א(.
ז. ההוגים חוֹלַם כּצֵירִי ורֵי"שׁ כּגִימֶ"ל:

מצוי  וכן  צירי,  כמו  חולם  הקוראים  כגון  מקומות,  כמה  אנשי  בפי  הקבועים  ידועים  שיבושים 
בזמנינו רבים הקוראים רי"ש כגימ"ל רפויה, אין להקפיד ואין להחזיר או לגעור בהם, תוך כדי 
נכונה )שע"ה שם  זו  קריאה. אלא לאחר הקריאה מצוה להעיר להם בלשון רכה שאין קריאה 
ושולי המעיל סי' ה' אות ה' וע"ע בנפלאות מתורתך פ' קרח מעמ' שס"ו ואילך, ומה שכתב על זה 

מהר"ש שבזי זצוקללה"ה(.
ח. עילג הקורא לאלפי"ן עייני"ן: 

אדם שמחליף את האותיות וקורא לאלפי"ן עייני"ן וגם כשמחזירין אותו אינו יכול לקרותן כהוגן, 
יברך על הספר-תורה ולא יקרא הוא בעצמו, אלא החזן יקרא את הפסוקים במקומו. ובדיעבד 
שקראן בעצמו, צריך העולה אחריו לחזור ולקרות אותן פסוקים. ובשעת הדוחק או חס ושלום 
מחלוקת, יש לסמוך על דעת המקילין בזה, שיכול לקרות הוא בעצמו )עול"י שם סי' כ"ו ד"ה 

העולה מן האמור(.

בשע"ה אחת
מאת הרב יקיר דב שונם-הלוי שליט"א

עורך הספר

ינון אכדרי 
ומשפחתו

יעקב מועדה 
ומשפחתו

ירון זכריה 
ומשפחתו

מאיר חג'בי 
ומשפחתו

מאיר חריר 
רונן צדוק מרדכי אברהםמלכה שרפיומשפחתו

ומשפחתו

ּיהָ  כָביִת מְצו
ֹ
כּו

)Kaldari Stellaria media(



11

תתקבל
אלא  ברגליו?  עיניו  והכסיל  יד(,  ב  )קהלת  בראשו  עיניו  חכם  הזהירונו  כן,  על 
שהחכם בראשו של עניין הוא יודע מה יש בסופו )קה"ר פ"ב טז(, כי איזהו חכם 

הרואה את הנולד )תמיד לב ע"א( וסוף מעשה במחשבה תחילה.
חפץ,  לכל  וזמן  ועת  מועד,  יקח  האדם,  אותם  יעשה  אשר  הדברים  כל  דהיינו 
להתבונן עליו טרם עשותו. שלא יכנס בקיום המצווה בפתע פתאום שאין דעתו 
לדבר  יזמין עצמו  עושה, אלא  להתבונן במה שהוא  ויכולה  עליו  מיושבת  עדין 
ויכין לבו במתון עד שיכנס בהתבוננות, ואז יתבונן מה הוא הולך לעשות ולפני 

מי הוא הולך לעשות.
כי כשאדם בא להיטהר, אף על פי שכל הבא להיטהר מסייעים בידו, מכל מקום 
הכרח הוא שימתין עד שיזכה לתיקון גמור, וצריך ללכת בהדרגה כי אי אפשר 

להיכנס בפעם אחת אל הקדושה.
לך נא ראה את לשונו המתוקה של רבנו הרמח"ל במסילת ישרים בביאורו מדוע 

שהו החסידים הראשונים שעה קודם התפילה.
בעגלא ובזמן קריב

וכלל לא דיברנו על עצם התפילה, אם ראוי להתפלל אותה במתינות, או למהר 
אותה ככל האפשר.

מסופר על שני חסידים משני חוגים שונים שנפגשו, כאשר האחד השתייך לאלו 
המריצים את תפילתם, והשני לאלו המתפללים אט אט.

אומר הראשון לחברו, משל למה הדבר דומה, לעגלת צב מלאה אוצרות הצריכה 
לחצות את היער מקום מושבם של הליסטים, על העגלה להאיץ בכל הכוח ולחצות 

את היער כדי למנוע מהליסטים ליפול עליה. 
נענה חברו ואמר, הדברים נכונים אם העגלה חתומה והליסטים לא בסביבה, אבל 
אם הליסטים כבר עלו על העגלה ונלחמים עם השומרים, צריך להאט את נסיעתה 

על מנת לעזור ללוחמים להדוף את הליסטים מן העגלה.
והנמשל מובן. איננו נכנסים לנושא זה כעת.

מתון  והוא  התפילה  אל  מגיע  אדם  כאשר  לתפילה.  ההגעה  צורת  על  דנים  אנו 
ומיושב, תפילתו תיראה אחרת.

ההתבוננות  לדוגמא  הכוונה,  כוח  להגברת  שיטות  עוד  לזה  יצרף  אם  בייחוד 
ומחשבות חיוביות שהוא הכין באוצרו )כפי שלמדנו בפרקים ח-י(.

אמנם לעיתים, אנו נזקקים להתפלל בחטף, כי רבו עלינו טרדות ואם לא נתפלל 
עכשיו אז אימתי? אך יש הבדל בין אונס מזדמן לשיטת עבודה. הבה נתרגל להגיע 

אל התפילה מתונים ולפני הזמן ובכך נעשה סייג לתפילה.
בעזר השי"ת וברצונו, נשתדל בפרק הבא לתת עצות לפתיחת ערוץ דיבור ישיר 

עם מי שאמר והיה העולם.
לסיכום

ראינו שכל מציאות העולם הזה נועדה להכחיש את אורו יתברך, ומאידך נתאווה 
הקב"ה שתהיה לו דירה בתחתונים ודווקא מתוך ההעלם אנו עובדים אותו ועושים 

נחת רוח לפניו.
אולם  ממעל.  א-לוה  חלק  הנשמות,  ממחצב  היא  היהודי  של  הפנימית  הנקודה 

לעיתים ישנו חושך סמיך ומסך כבד המחשיכים ומכחישים את אור ה' מהאדם.
כאשר אתה רואה יהודי שזכה לקרבת ה', דע לך! או שהוא זכה לזה במתנת שמיים 
על מנת 'לתת לו סיכוי' אל מול חיילי היצר הרע, כי יצר לב האדם רע מנעוריו 

וצריך כוח גדול לתת לאדם רצון להילחם בו. 
שלו,  המקום  אל  להגיע  שזכה  עד  ובהתמדה  בעקביות  עבד  שהוא  לחלופין  או 

למרות שחווה קשיים לא מעטים ויצרים אפלים ומרים.
כשאדם עדיין מנסה, משתדל ורוצה, אפילו אם נדמה לו שהוא כשלון, עצם הרצון 
הוא ניצחון. כי בסוף, תמצא את הכלי המתאים לך, את הדרך הסלולה לך מששת 

ימי בראשית, ותעלה מעלה מעלה, העיקר שתמשיך לרצות ולא להרפות ידיים.
דברנו על עניין המחשבה, שיכולה להתהפך מעבר אל עבר ומקצה אל הקצה השני 
בלי היזקים משמעותיים, כי כל שלא באה המחשבה לידי מעשה, היא עדיין ברת 

תיקון )ולהזכיר אין אנו עוסקים במחשבה שהיא גוף המצווה/עבירה(.
או  עצמה  בתפילה  העיסוק  לפני  עוד   – לתפילה  ההגעה  שצורת  בזה,  וחתמנו 
בכוונה  ההצלחה  לעצם  עצומה  משמעות  לה  יש   – אותה  המלוות  במחשבות 

בתפילה.
בעזר ה' וישועתו בפרק הבא נתן עצות לפתיחת ערוץ הידברות ישיר עם השי"ת.

המשך אי"ה בעלון הבא.

פרקי הכנה לתפילה
צלותי

סומך נופלים וכו' לישני עפר.
בעלון הקודם דנו בניסיון הראשון והשני – ניסיון הנפילות והמחלות, נמשיך ונדון בשאר 

הניסיונות.
הניסיון השלישי, ניסיון הדימיון.
מניין שואב יצר הרע את כוחו? 

אם נכיר את תחבולותיו של יצר הרע, גם נדע להישמר מפניו, וגם נוכל להשתמש באותן 
התחבולות נגדו. איך אמר דוד המלך ע"ה, מאויבי תחכמני מצוותיך )תהלים קיט צח(. 

לצורך הבהרת הדברים, נתבונן באחת התחבולות השכיחות של יצר הרע, היא הדחיינות. 
לדוגמא, אל תקום עכשיו, תישן רק עוד 5 דקות. ועוד 5 דקות... והנה, איחרת את ההשכמה 

בשעה. 
באותו האופן ממש אתה יכול להשתמש בטריק זה נגד יצר הרע.

אתה רוצה לשבת ללמוד, אבל למי יש כוח ללמוד עכשיו שעה שלימה?? אז תלמד רק 5 
דקות. ועוד 5 דקות... ועוד 5 דקות... והנה, למדת יותר משעה.

ומהי התחבולה הראשית של היצר? 
מה נותן לו את כוח הכיבוש העצום הזה לשלוט על רוב בני האדם? 

התשובה היא – הדימיון. 
היצר משתמש בכוח המדמה של האדם בשני אופנים הפוכים ומנוגדים זה לזה כלהט החרב 

המתהפכת, ומטעה את האדם ומפילו ברשתו. 
כאשר אדם עומד לפני קיום מצווה, יצר הרע מגיע אליו עם דמיונות מופרזים על הקושי 

הבלתי נסבל והטירדה הנוראה שמצווה זו תסב לו...
איך תבצע את זה? זה בלתי אפשרי! 
זה קשה, אתה עייף וזה ארוך מידי. 

וכולם יצחקו עליך, למה להיות שונה מכולם? 
עזוב, מחר, מחר נבדוק את העניין תוותר הפעם... 

וכך, בעצות מעצות שונות ומשונות, מלאה יצר הרע את האדם ומכניס בו כבידות שלא מן 
עלמא הדין עד כי חדל מעשות טוב. 

וכאשר אדם עובר ניסיון של פיתוי לעבירה, לפתע יצר הרע מתגלם כאחד החרוצים ומלאי 
מרץ הקיימים עלי אדמות. 

בוא, יהיה כיף! 
אתה תיהנה מכל רגע. 

תראה איך אתה תתענג מכל שנייה כמו שבחיים שלך לא נהנית! 
חוץ מזה כולם כבר שם, אתה מפסיד... 

וכן על זו הדרך, מלהיט הוא את האדם עד כי הוא נעשה בוער כתנור בלהט העבירה.
מתהפך מקצה לקצה לפי הצורך והעניין.

והאמת? 
הוא בכלל לא בכיוון. 

אחרי שביצעת את המצווה, אתה מגלה שהיה לא כל כך נורא, אפילו קצת כיף... וכשנמנעת 
באמת ובשלימות מן העבירה, אתה חש סיפוק פנימי עמוק וממלא את כל יישותך בתחושת 

גבורה אמיתית.
אז מניין הכוח שלו? 
הוא גורם לך לדמיין. 

לפני מצווה – כמה שזה קשה. 
לפני עבירה – כמה שכדאי לך וזה כיף.

ואתה? פשוט צריך להשתחרר מכבלי המרמה שלו ולהבין שהכל דימיון כוזב. והשחרור, הוא 
בעיקר על ידי ידיעה שאין לו באמת מה למכור. 

הוא בסך הכל בלון נפוח וריק מתוכן. העבירה היא לא תענוג, והמצווה היא לא עול. כך הוא 
רוצה שאחשוב, אבל האמת ממנו והלאה. 
ובכוח הידיעה הזו, אוכל לנטרל את כוחו. 

אדרבה, אשתמש בתחבולותיו נגדו, 
אדמיין את האושר העילאי שיהיה לנו אחרי שאקיים את המצווה, את הפרצופים המעריכים 
והשמחה של  של כולם כשהם מבינים שיש להם כאן טיפוס ערכי, את תחושת הסיפוק 

מצווה שתמלא את כל יישותי. 
על  מלחשוב  ולהימנע  ההווה,  למציאות  העתידי  מהתענוג  ללוות  אוכל  חיובי,  דימיון  עם 
הדרך הקשה שצריך להגיע לשם )כפי שהיצר רוצה שאחשוב(, ובכך לקצר את הדרך באופן 

משמעותי.
התחושה המרה של אפס  וכן בכיוון ההפוך, בעמדי בפני פתויי היצר לעבירה, אזכור את 

שלא מצליח לעמוד על שלו, את העצבות הנוראה שיש אחרי הנפילה. 
את תחושת ההחמצה והכשלון של הרגע שאחרי, את כל אלו אני אשאל לרגעים של לפני 

העבירה, וכך תרד לי רתיחת הדמים באופן משמעותי. 
ככל שאשתמש יותר טוב בכוח הדימיון, הפעולה תהיה הרבה יותר אפקטיבית.

יר אֲסוּרִים.  וזה שאנחנו אומרים בתפילה שה' הוא מַתִּ
מתיר  הוא  היצר,  הסתות  על  להתגבר  איך  לנו  שמגלה  עולם  בורא  את  משבחים  אנחנו 

ומשחרר את האסרים )=חבלי קשירה( שהיצר מנסה לאזוק אותנו בו. 
טוב וישר ה', ומכח טובו על כן יורה חטאים בדרך )תהלים כה ח(, יורנו את הדרך בה נלך 

לעלות מעלה מעלה בעבודת ה'.
בעלון הבא נמשיך בעזה"י.

ביאור נוסח התפילה
לרכישה הספר 

חייגו  055-999-8477
לרכישה הספר 

חייגו  055-999-8477

שי בשרי שחר גפני
ומשפחתו

שלום מוקיאט 
ומשפחתו

שלום שרפי 
ומשפחתו

לרפואת 
הודיה בת שילת

להקדשות: 
053-3453020

להקדשות: 
053-3453020

להקדשות: 
053-3453020



לעילוי נשמה
שרון בן יהודה שרעבי ז"ל

תנצב"ה

לעילוי נשמה
רחמים בן שלום שרפי ז"ל

תנצב"ה

לעילוי נשמה
אביגדור בן רחמים מסיקה ז"ל

תנצב"ה

לעילוי נשמה
שלום אבשלום בן חיים ז"ל

תנצב"ה

לעילוי נשמה
חיים בן סעיד ז"ל

תנצב"ה

"טוב שם משמן טוב 
ויום המות מיום הולדו"

 העלון מוקדש
 לע"נ הנפטרים מן העולם
תנצב"ה

לעילוי נשמה
לאוזה אחרק בת מארי סעיד עוואד ז"ל

תנצב"ה
12

מאת הרב שאול שלום יוסף שליט"א
רב קהילת "יאמר ליעקב" 
ואברך בכולל "פרי צדיק"

חברותא
בדין עליית קטן לתורה בשני וחמישי ומנחה של שבת

כולל ייחודי
ללימוד הוראה עפ"י מנהגי ק"ק תימן

ראש הכולל הרה"ג משה רצאבי שליט"א

מנהלי הכולל הרב יאיר שרפי ור' איתמר עובד

כולל אברכים
"פרי צדיק"

קהל מתפללים הסתפקו כיצד יש לנהוג, בעת הוצאת ספר ביום שני, היה 
נוכח ילד כבן עשר שהיה כהן. ולפי מנהגם מעלים קטן גם למנין שלושה, 
ויראו כי אין איש  ויפנו כה וכה  והעלוהו לעליית ראשון. בסיום הקריאה, 
לוי, ולא ידעו האם להעלות שוב את אותו כהן אע"פ שקטן הוא, או שמא 

יש להעלות ישראל גדול. 
דין עליית קטן לתורה

קטן ואפילו אשה  ואפילו  ת"ר הכל עולין למנין שבעה  איתא במגילה כג. 
אבל אמרו חכמים אשה לא תקרא בתורה מפני כבוד הציבור. ע"כ. ופסקו 

הראשונים שמותר להעלות קטן למניין שבעה כדינא דגמרא. 
ויודע  וז"ל: קטן היודע לקרות  פי"ב, הי"ז(  )הלכות תפילה  וכתב הרמב"ם 
)או"ח  ערוך  השולחן  מרן  פסק  וכן  הקרואים.  ממניין  עולה  מברכין  למי 
למי  שיודע  וקטן  אשה  אפילו  שבעה  למנין  עולין  "הכל  וז"ל:  ס"ג(  רפ"ב 
לקריאת  הילדים  את  להעלות  תימן  יהדות  ק"ק  מנהגנו  וכך  מברכין". 

"שישי" שמעלתה גדולה כידוע ליודעי ח"ן. 
האם מותר להעלות רוב קטנים

כתב הריב"ש )בתשובה סימן שכ"ו(: "ומה שאמרו הכל עולין למנין שבעה 
אפילו קטן לא אמרו אלא עולין, רצה לומר להצטרף למנין שבעה כשיש 
שם גדולים הקורים אבל שיהיו כל הקורים קטנים לא". משמע מדבריו 
שאע"פ שאין יכולין לעלות רק קטנים, אך כל שיש גדולים עמהם ואפילו 

אחד, יכולין לעלות ואפילו רובם קטנים. 
ואפילו  שבעה  למנין  עולין  הכל  הכל(:  ד"ה  יג.  )מגילה  הר"ן  כתב  אמנם 
קטן פירוש עולין להשלים קאמר ולא שיהיו כולם קטנים ולא נשים דכיון 
שלאו בני חיובא נינהו לא מפקי לגמרי. ע"כ. והמשנה ברורה ביאר דעתו 

"ולא שיהיו כולם )או רובם( קטנים".
ופסק מורנו ועט"ר הגר"י רצאבי שליט"א בש"ע המקוצר )ח"ב סימן ס' ה"ג( 

כדעת הר"ן דצריך רוב גדולים.
דין עליית קטן לשלושה לפי מנהגנו

פסק המגן אברהם, שקטן עולה לשבעה דוקא, אבל לא לשלושה כעולת 
שבת וכך פסקו הרוקח והרדב"ז והמשנה ברורה.

המג"א  דברי  שהעלה  אחר  ד'(  ס"ק  ג'  הלכה  רפ"ב  )סימן  זיתים  השתילי 
מיימוניות  והגהות  מהרמב"ם  בראיות  דבריו  סייג  לשלושה"  לא  "אבל 
לשלושה,  עולה  שקטן  שכן  מכל  כי  עוד  והעלה  לשלושה.  עולה  שקטן 
לשלושה  שעולה  שכן  כל  אזי  מדאורייתא  שספקו  לשבעה  עולה  שאם 

דהוי דרבנן. וכן פסק מהרי"ץ בשו"ת פעולת צדיק )ח"ב סימן צ"ז(.
מאידך כתב בעריכת שלחן )ח"ג סימן רפ"ב עמ' קס"ג( בסתם שלא מעלין 
כי לכולן  יש אומרים  והביא בשם  ולא למניין לשלושה  קטן לספר שני 
הוא עולה והוא דעת מהרי"ץ אך המנהג הרווח כסתם, עיין הערה י"א. וכן 

הובא בספר ויצבור יוסף בר ח"ב פט"ו שאין מעלין קטן למניין שלושה. 
והגר"י רצאבי העלה בש"ע המקוצר )ח"ב סימן ס' ה"ג( את החילוק במנהגי 
תימן בין הבלדי שנוהגים להעלות קטן תמיד גם לשלושה, ומנהג השאמי 

נוהגים להעלות קטן רק לשבעה. 
אחד  וכל  לשלושה  קטן  בעליית  במנהגינו  האחרונים  דנחלקו  קמן  הא 

ינהג כמנהג אבותיו.
הוספה על שלושה עולים

אין  שלושה  קורין  במנחה  ובשבת  וחמישי  בשני  כא.  במגילה  איתא 

"ואין מוסיפין עליהן – שלא  ופירש"י:  ואין מוסיפין עליהן.  פוחתים מהן 
יקשה לצבור מפני שהן ימי מלאכה ובשבת במנחה סמוך לחשיכה הוא 
שהרי כל היום רגילין לדרוש". וכ"כ הרמב"ם )הלכות תפילה פי"ב הט"ז( : 
"במנחה ובשני וחמישי שבכל שבוע קוראין שלושה אין פוחתין ממנין זה 
ואין מוסיפין עליו" וכן פסק מרן השולחן ערוך )או"ח קל"ה ס"א(. ובהגהת 
הרמ"א שם כתב: "ואם היו שני חתנים בבית הכנסת והם ישראלים מותר 
להוסיף לקרות ארבעה דלדידהו הווי כיו"ט שמותר להוסיף, ונראה דהוא 
הגה  השמיט  זתים  והשתילי  הוא".  שלהם  דיו"ט  ברית  בעלי  לשני  הדין 
ולא  נהגו להוסיף,  "ואפילו בשביל חתנים לא  א',  ואדרבא כתב בס"ק  זו, 
שמענו מי שנהג כן. והוא הדין בעלי ברית". ע"ש. עכ"פ נראה שהשתילי 

זתים דחה רק מצד המנהג דלא נהגו כן, אך לא מצד הדין.
כשיש כהן ואין לוי האם מותר לישראל לעלות לשני

כתב בש"ע )או"ח קל"ה ס"ח( וז"ל: אם אין לוי בביה"כ כהן שקרא ראשון 
יאמרו  שלא  כדי  אחר  כהן  לא  אבל  לוי  במקום  וקורא  שנית  מברך 

שהראשון פגום. עכ"ל. 
וכתב המשנ"ב: "והוא הדין שלא יקרא ישראל במקום לוי כדי שלא יאמרו 
על הראשון שאינו כהן או שהוא פגום מדלא קרא אחריו לוי וגם שיטעו 

על הישראל הזה שהוא לוי".
מה עדיף

אחר הודעתיך כל זאת, עדיין יש לעיין מה עדיף לעשות להלכה,  דלאפוקי 
נפשין מפלוגתא קא בעינן וליכא. 

יודיעו לציבור שהראשון כהן  דשמא, יש להעדיף דלאחר עליית הכהן, 
שאינו פגום והשני העולה הוא ישראל ואע"פ שהוא אינו לוי, וכך יהיו רוב 

עולים גדולים ואתי כדכולי עלמא.
קטן  כהן  עלה  שכבר  אחר  בדיעבד,  הריב"ש  על  לסמוך  יש  שמא,  או 
וכמנהגנו, ואין בקהל לוי גדול, דלשיטתו העיקר שלא יעלו כולם קטנים, 
ואם דעתך  כולם קטנים.  יעלה לעליית שלישי, לא  גדול  וכיון שישראל 
הבאנו  כבר  בלבד,  שבעה  לענין  הוא  הריב"ש  שדן  מה  דכל  זה,  לדחות 

דברי השת"ז שמניין שלושה קיל טפי ממניין שבעה. ע"ש. 
לעלות,  דוקא  גדולים  עולים  רוב  שצריכים  כהר"ן  דקיי"ל  כיון  שמא,  או 
ישראלים  שלושה  עוד  יעלו  ציבור  טורח  וליכא  מוחל  דהציבור  היכא 
גדולים, ויש לצרף בזה את הגהת הרמ"א דבמקרים מיוחדים כשני חתנים 
או שני בעלי ברית מוסיפים על העולים אפילו בימים שני וחמישי, ואע"פ 
מצד  רק  זה  שמא  כן,  נהגו  שלא  העלה  ואף  זו,  הגהה  השת"ז  שהשמיט 
המנהג דכתב כך דהיכי דלא ינהגו כך, אך לסמוך על זה בדיעבד אולי יש 

לסמוך וכדפרישית לעיל.
העולה מן האמור

והשיב,  שליט"א  רצאבי  משה  הרב  הגאון  הכולל,  ראש  למורנו  שאלנו 
דאחר שעלה הכהן הקטן, היכא דהציבור מוחל וליכא טורח ציבור, יעלה 
ובכך  שוב פעם לעליית שני, ולאחר מכן יעלו שלושה ישראלים גדולים. 
ליכא לעז על הכהן, ועושים כמנהג הרווח דרוב גדולים בעינן וכדברי הר"ן. 

והיכא דאין הציבור מוחל יש לעיין.
גדול, על  לוי  לוודא שיש  ויש לגבאים להשגיח היטב לפני שמעלים קטן 
שיצא  צורך  אין  וגם  יעלוהו,  לא  אין,  ואם  גדולים.  עולים  רוב  שיהיו  מנת 

מחוץ לבית הכנסת.



לעילוי נשמה
חיים בן סעיד ז"ל

תנצב"ה

לעילוי נשמה
חנה יצחק הלוי בת ברטה ז"ל

תנצב"ה

לעילוי נשמה
לאוזה אחרק בת מארי סעיד עוואד ז"ל

תנצב"ה

לעילוי נשמה
אורן ידעי בן יוסף ז"ל

תנצב"ה

לעילוי נשמה
רחמים בן שלום לחמי

תנצב"ה

לעילוי נשמה
להקדשה 053-3453020

תנצב"ה

"טוב שם משמן טוב 
ויום המות מיום הולדו"

 העלון מוקדש
 לע"נ הנפטרים מן העולם
תנצב"ה

להקדשות השיעורים להצלחה, רפואה, פרנסה, ולהבדיל לעילוי נשמת יקירכם
: הרב יאיר שרפי 052-7166601 ור' איתמר עובד 053-3453020 ניתן לתאם מול מנהלי הכולל

מידי שבוע נמסרים שיעורים בכולל "פרי צדיק" בחריש
בעיון בהלכות שבת, מסורת ומנהגי תימן, פרשת שבוע ומוסר

מפי ראש הכולל הרה"ג משה רצאבי שליט"א

13

שואל ומשיב
מן השאלות והתשובות שנשאלו בבית ההוראה ונענו

ע"י מורנו הגאון הרב משה רצאבי שליט"א 

א( שאלה: האם מותר לדבר לשון הרע על גוי?
תשובה: מותר. ומצוה, כשמתכוין בכך לגנותו כדי שלא ישבחוהו, או כדי 
כדי  או  הנפסדות,  מדעותיו  ולא  ממעשיו,  ילמדו  שלא  ממנו,  שיתרחקו 
המגונים  מעשיהם  שומעים  או  כשרואים  ובפרט  ודעתם,  דתם  להשפיל 
)פשוט וברור. וגם בסתם אין איסור כלל, וכל שכן שיש בדבר סרך מצוה, ולא תלך רכיל 

"בעמך" כתיב, וגוי אינו בכלל עמך. וכן אינו בכלל חברו שכתב הרמב"ם בהלכות דעות פרק 

דמצינו  והגם  ע"ש.  סק"א,  כ"ח  שאלתא  שאלה  בהעמק  הנצי"ב  כתב  שכן  ראיתי  ושוב  ז'. 

לפעמים לשון חברו על גוי, כאן ודאי שאינו במשמע בלשון הרמב"ם והשאלתות ע"ש. וכן 

תיקנו חז"ל לרואה ששים רבוא גויים לומר עליהם, בושה אמכם מאוד חפרה יולדתכם וכו', 

בברכות נ"ח ע"א, וברמב"ם הלכות ברכות פ"י הי"א, ובש"ע סימן רכ"ד ס"ה(.

ומכל מקום יש אומרים שלא ירבה בכך לדבר לשון הרע אפילו על גוי, כדי 
שלא ירגיל לשונו לדבר לשון הרע, ויבוא מזה לדבר גם על ישראל. והיינו 
כשאין בדיבורו על הגוי צורך שיש בו ממש. ועל כן גם בזה יהיה דיבורו 
במדה במשקל ובמשורה, ולשם שמים )עיין תנחומא פרשת פקודי אות ז' בשם 
סופך  אחיך  שהוא  בעשו  דברת  אם  וגו'  תדבר  באחיך  תשב  פסוק  על  לוי  בן  יהושע  רבי 

ו', ט', אמר רבי יוחנן אם הרגלת  לדבר בבן אומתך זה משה וכו'. ובדברים רבה כי תצא 

מכאן  דמבואר  שם  הרד"ל  בחידושי  וכתב  וכו'.  אומתך  בן  שאינו  באחיך  לדבר  לשונך 

גם כשאינו שומר שבע  גוי,  ומוכח מדבריו שם דעל כל  גוי,  שאסור לספר לשון הרע על 

מצוות בני נח, ע"ש. וכן מוכח מהתנחומא אם דברת בעשו וכו'. מיהו הנצי"ב בהעמק שאלה 

שאלתא כ"ח אות א' חולק, וכתב דכוונת המדרש לאסור לשון הרע על גר, לא על גוי, ע"ש. 

וכן פירש בנפש יהודה על מנורת המאור פרק נ"א. איברא דזה דוחק בלשון התנחומא אם 

דברת בעשו. דמשמע גם בלא שנתגייר. וכן לשון הרא"ש בארחות חיים אות פ"ג, אל תוציא 

דיבה ולשון הרע על שום בריה וכו', משמע גם גוי. אכן יש לומר שהוא מחלוקת, ולא קיימא 

לן הכי, כיעו"ש במדרש. אי נמי גם להאוסרים הוא במרגיל ומרבה בכך דוקא ושלא לצורך, 

וכדמשמע מלשון הכתוב תשב באחיך תדבר וגו', דמשמע ישיבה בקביעות, ובלשון הווה, 

כי  הרומאים אלא  גינה את  לג: לא  בשבת  דרשב"י  לשטתו  שם  רד"ל  ממ"ש  מיהו  תמיד. 

רצה לסתור דברי המשבח. מוכח דלדידיה גם בפעם אחת אסור. וזה צ"ע. ועוד, שלא אמרו 

במדרש שזה אסור מן הדין, אלא בדרך עצה טובה, שזו הנהגה לא ראויה, כי מזה יבוא 

לדבר גם על ישראל באיסור וכמ"ש במדרש שם. ועוד כתב מהר"י אבוהב במנורת המאור 

פרק מ"ח שיש לאדם להרחיק מלספר בגנותן של בני אדם, כי דיבורו של אדם מעיד עליו 

ועל הדברים הנעלמים בו, שהאדם הכשר מדבר בשבחי בני אדם ואינו רוצה לספר בגנותן, 

הראשון  המאור  במנורת  וכ"כ  וכו'.  אדם  בני  במומי  לדבר  היא  תאוותו  כל  הפסול  אבל 

למהר"י אלנקאווה פרק י"ח "ואפילו על גוי אל ירגיל אדם עצמו לספר לשון הרע, ואפילו 

על בהמה טמאה", והביא על זה אחר כך מעשה בשני חסידים שראו פגר חמור מוסרח וכו' 

כמה לבנות שיניה ע"ש. ובחובות הלבבות שער הכניעה פ"ו סיים על זה שהוכיחם החסיד 

שלא ילמדו לשונם לדבר רע וישוב להם טבע ע"כ. ולשון הרד"ל שאסור וכו', לשון אסור 

אפשר שהוא לאו דוקא מהדין, וכמו שמצינו בכמה דוכתי. ולכן לא הזכירו הפוסקים מזה. 

או דלא קיימא לן כאותו דעה שבמדרש וכדלעיל. וכן בחפץ חיים שהוא מיוחד לכל ענייני 

לשון הרע בהרחבה לא נזכר כלום מזה. וע"ע להרמב"ם בפירוש המשניות באבות סוף פ"א 

בחלק הדיבור הרביעי הנאהב והוא הדיבור וכו' לשבח החסידים וכו' ולגנות את הרשעים 

בפחיתות מדותיהם כדי לבזות את מעשיהם וזכרם בעיני בני אדם ויתרחקו מהם וכו' ע"כ. 

ועל פי כל האמור העלינו בפנים מה שנראה בזה עיקר להלכה. וזו כעין פשרה בין השיטות. 

וע"ע מה שהובא בזה בבאר מים חיים על ארחות חיים להרא"ש שם ס"ק ר"י, ובעוד ספרים. 

והנלע"ד כתבתי(.

ב( שאלה: לקחנו בצק של כובאנה, ובמקום לבשלו בסיר כובאנה סגור 
על  גדולה  מחבת  כעין  שטוח  בסיר  עיגולים  עיגולים  אותו  הנחנו  כרגיל, 

האש ועם מעט שמן בסיר, ויש לסיר מכסה, מה ברכתו?
ממנו,  יוצאים  שהאדים  גדול  נקב  בו  יש  זה,  סיר  שבמכסה  כיון  תשובה: 

אין דינו כסיר כובאנה שהוא אטום, שלכן אנו חוששים לדונו כמבושל, 
כי הוא מתבשל  ועל המחיה אפילו בקביעות סעודה,  לברך עליו מזונות 
ואע"פ  כאפוי,  דין  לו  יש  יוצאים,  שהאדים  כאן  אבל  עצמו.  שלו  באדים 
שאין הכובאנה רואה פני האש אלא בתוך סיר. וכיון שגם אין בכובאנה 
וכמו שאכן  ושונה מסתם כובאנה,  יותר אפוי  והוא  וסוכר,  זו הרבה שמן 

הישבתם, דינו כלחם רגיל, וצריך נטילת ידיים המוציא וברכת המזון.
 ג( שאלה: עושים אצלנו מנין לתפלה בעבודה )בעיריה בבני ברק(, ויש שם 
מה  וכדומה,  ציבור  אנשי  אדם,  בני  של  תמונות  שמתפללים  במשרד 
להתרחק  שמספיק  או  התמונות,  נגד  עשרה  שמונה  שם  להתפלל  הדין 

מהתמונה ארבע אמות כמו ששמעתי באומרים לי?
תשובה: גם אם הוא רחוק ארבע אמות, יש להוריד את התמונה מן הקיר או 
לכסותה בזמן תפילת שמונה עשרה, אם התמונה עומדת כנגדו בצד מזרח, 

שלא ייראה כמתפלל ומשתחוה לו )וע"ע ש"ע המקוצר ח"ד סימן קמ"ה ס"ו(.
תבנית  בתוך  רוטב,  עם  דגים  שבתוכו  סיר  להניח  מותר  האם  שאלה:  ד( 
מחום  הדגים  יחרכו  שלא  כדי  הפלאטה,  על  שבת  מערב  חמים  מים  עם 

הפלאטה, או שזה אסור משום הטמנה?
שיתחממו  בשביל  התבנית  בתוך  הסיר  את  מניחים  שאין  כיון  תשובה: 
האסורה,  הטמנה  זו  אין  הדגים,  יחרכו  שלא  בשביל  אלא  יותר,  הדגים 
ומותר )וכיו"ב כתבנו בס"ד בבנין משה ח"ג דף תל"ח, לענין נתינת ג'חנון בסיר, בתוך סיר 

עם מים, על הפלאטה, ע"ש(.

ה( שאלה: האם מותר בשבת למרוח מין משחה רכה על העור של הבן 
שלי כבן שמונה, לאחר שנעקץ מיתושים ומגרד ומתנפח לו?

מהעקיצות  סובל  הוא  כן  אם  אלא  רפואה.  גזירת  משום  אסור  תשובה: 
לו  מאוד. ובמקום דוחק, כיון שהוא קטן כבן שמונה, אפשר להקל ליתן 
המשחה שם בשינוי )עיין יום השביעי הלכות רפואה ויולדת בשבת, פ"ד סכ"ג ובהערה 

נ"ו שם, ובפ"ה סוף הערה כ"א ד"ה ובדעת. ומשם באר"ה(.

שני  של  בית  הועד  את  שאלתי  בניינים,  שני  בין  פרי  עץ  יש  שאלה:  ו( 
הבניינים למי שייך עץ זה, ואם אני יכול לקטוף ממנו פירות לעצמי. ושניהם 
אמרו לי שזהו עץ ישן שנטעו אותו לפני שנים רבות, אין יודעים מי נטעו, 
ואף אחד לא צריך אותו ולא קוטפים פירותיו, והם ישמחו אם הוא יקטוף 
את הפירות, כי הם נופלים לארץ ונסרחים. השאלה, אם פירות אלו נחשבים 
הפקר, כיון שהם גדלים בעץ שנמצא בשטח פרטי של בניינים אלו, או שהם 

הפקר, ואין לי לברך על תרומות ומעשרות, ואולי גם פטורים לגמרי?
תשובה: כיון שאין לבעלים שום צורך בהם וכל מי שרוצה יבוא ויטול, הרי 

הפירות הפקר ופטורים מתרומות ומעשרות.
עשר  לי  עשה  מישהו  בציצית.  חוליות  שבע  לעשות  מנהגינו  שאלה:  ז( 
)במנחות ט"ל ע"א( הפוחת לא יפחות משבע  חוליות. האם זה טוב, כי אמרו 
והמוסיף לא יוסיף על שלש עשרה, ולכאורה משמע שאם רוצים יכולים 

להוסיף על שבע?
ולכן  רקיעים[,  שבעה  ]כנגד  שנוהגים  וכפי  שבע  רק  לעשות  אין  תשובה: 
)וכדמוכח מכיו"ב בפסחים דף  לכתחילה תתיר את שלשת החוליות הנותרות 
יוסיף על שבע, והא מר לא  ק"ד ע"א גבי הבדלה, הפוחת לא יפחות משלש והמוסיף לא 

תלתא אמר ולא שבע אמר, דארבעה אמר. ובתוספות שם ד"ה ומר, דמסתמא או שלשה או 

שבעה תקנו, כנגד שום דבר, כדאמר בהתכלת לא יפחות משבע כנגד שבעה רקיעים וכו'. 

וע"ע בדברינו בבארות משה הלכות ר"ה במילואים סימן ט"ז, בענין הוספה על מנין המכוון 

מקצת  זו  הנהגה  המציאו  פנינו  שלפני  בדור  כי  לעשות,  אין  חוליות,  עשרה  ושלש  ודוק. 

אנשים בעלי דעות זרות, ויש להתרחק ולהרחיק מדעותיהם ומנהגיהם. וזו היא דעתו של 

אאמו"ר שליט"א. ועיין לו עוד בנפלאות מתורתך פרשת שלח(.



14

שולחן שבת

yָימ ֲ�xיִכוqֹ תֵּ

באדיבות
הרב אליהו נהרי שליט"א 
ראש מוסדות "עטרת חיים"

טריוויה משפחתית מתוך שע"ה. הנושא: זמירות
1( אדם שלא אמר "ברוך שאמר" האם רשאי לכתחילה לומר 

"ישתבח"?
א' – לא, כי ישתבח היא ברכה אחרונה של "ברוך שאמר".

ב' – יכול לומר, אין קשר בין הברכות.
ג' – בשבת יאמר כיון שמסמיכה ל"נשמת כל חי".

שאמר"  "ברוך  הש"ץ  כשאומר  לעמוד  צריך  האם   )2
ו"ישתבח"?

א' – לא חייב לעמוד והעומד תע"ב.
ב' – לא צריך לעמוד, אך אם עמד לא ישב.

ג' – ב"ברוך שאמר" יעמוד, ב"ישתבח" לא יעמוד. 

3( מי שאמר פסוק "פותח את ידיך" ללא כוונה האם צריך 
לחזור לאומרו?
א' – לא חוזר. 

ב' – צריך לחזור לאומרו.
ג' –  בשבת אינו חוזר שלא מבקשים על הפרנסה בשבת.

4( מתי ראוי לתת צדקה בתפילה?
א' – באמירת "ויברך דוד".

ב' – קודם התפילה.
ג' – בשעת חזרת הש"ץ.

5( האם אומרים "מזמור לתודה" בשבת?
ליום  שיר  "מזמור  שמוסיפים  אלא  כרגיל  –אומרים  א' 

השבת".
ב' – לא אומרים כלל.

ג' – בשאמי יש נוהגים לאומרו.

6( האם אומרים "מזמור לתודה" ביום טוב?
א' – מנהג הבלדי אומרים, מנהג השאמי אין אומרים.

ב' – מנהג השאמי אומרים ומדלגים פסוק "מזמור שיר ליום 
השבת".

ג' – ב' התשובות נכונות.

7( האם מותר לדבר דברי חולין לאחר אמירת "ברוך שאמר"?
א' – אסור.

ב' – מותר, האיסור הוא רק לאחר ישתבח.
ג' – אם יש צורך בדבר אפשר להקל.

8( האם מותר לענות "אמן" ו"ברוך הוא וברוך שמו" לאחר 
אמירת "ברוך שאמר"?

א' – אמן מותר, ברוך הוא וברוך שמו אסור.
ב' – עונה הכל.

ג' – בין הפרקים בלבד מותר לענות.

9( אדם הנצרך לנקביו באמצע הזמירות, האם יברך "אשר 
יצר" או ימתין לאחר התפילה?

א' – יברך עכשיו שמא ישכח לברך אחר כך.
ב' – אסור להפסיק וימתין לאחר התפילה.

ג' – אם יודע שיפנה לאחר גם לאחר התפילה יברך עכשיו 
ואם לאו ימתין.

10( אדם שאיחר לבית הכנסת ודילג על הזמירות האם יכול 
לאומרם לאחר התפילה?

א' – יכול לאומרם.
ב' – יכול אך ללא "ברוך שאמר ו"ישתבח".

ג' – אם דילג הפסיד ולא יחזור לאומרם.

 © כל הזכיות שמורות | אין לצלם ולהעתיק ללא אישור כתוב ממנהל המוסדות 

עֲלֵיכֶם ָ°לÌם 
«בְרָכָה

ָ°לÌם עֲלֵיכֶם

מצאו אחר התפילה בימי חנוכה

הו
רע

 ל
ש

אי
ת 

כו
בר

א 
ש

נו
 ב

עה
בי

 צ
ת

בר
חו

תשובות
1=א  2=ג  3=ב  4= א  5=ב
6=ג  7=א  8=א  9=א 01=ב



לא תאמינו! אתמול הייתי
במכולת של יחיא הלוי וגם
שלמה בן כתתנו היה שם...

          רגע... 
גם אני הייתי שם 

        אתמול...

ראיתי אותו יוצא מהחנות
עם ערימה של קלי* ביד, 

בלי לשלם!

* פופקורן.

זה לא נכון... אני חייב להסביר
לכולם ובמיוחד לעובדיה מה

היה שם!.

עובדיה, גם אני הייתי שם 
ונכון שהוא לקח אתמול וראיתי את שלמה.

מבלי לשלם?!

לא!

אתה באת באמצע ולא ראית מה קרה בהתחלה:
בעל החנות, אדון יחיא הלוי, שאל את שלמה אם הוא

יכול לעזור לו להעביר שקים של סחורה מהמחסן לחנות
ובתמורה לכך, נתן לו רשות לקחת חופן ממה שיתחשק

 לו!.

אוי, באמת לא ידעתי מזה! בפעם
הבאה אנסה לדון לכף זכות ולא 

ארוץ לספר...

תדעו חברים, גם אם לא היה כאן 
מישהו לומר לכם שזה לא נכון - 

תמיד צריך לדון לכף זכות!

ולפעמים מצוה לשמוע מה שאחד מספר דברי גנות על חברו, כגון שהוא

משער שעל ידי שמיעתו את הענין בשלמות יהיה אחר כך בכוחו להראות

לפני המספר או שאר השומעים שאין המעשה כן כמו שנאמר עליו או שאר

ענייני זכות. ועוד יש אופן אחר גם כן דמצוה לשמוע, כגון אם בא אחד

לקבול על חברו מאיזה דבר שעשה נגדו, והוא מכיר במספר שבזה שיתן

אוזן לדבריו יהיה יכולת בידו להשקיט את אפו מעליו ולא ישוב עוד לספר

לאנשים אחרים (כי אולי האחרים יאמינו לדבריו ויהיו מקבלי לשון הרע) 

ובזה יתרבה השלום בישראל. אך בכל ההתרים שאמרנו בענין השמיעה 

יזהר בנפשו מאוד שלא יאמין בעת השמיעה בהחלט, רק לחוש לזה 

בלבד, כדי שלא ילכד גם הוא ברשת עון קבלת לשון הרע. 

(חפץ חיים, כלל ו', אות ד')

15




