
  ז ב'של" וה'תשפ" שמות פרשת

1  

.  



 השיעור השבועי  –שערי יצחק 

2  

  לק"י 

  נושאי השיעור:

ביאור המובא בתנא דבי אליהו, כי הקב"ה 'עשיר ושמח בחלקו'. והמשך ביאור דברי הרמב"ם  
  [בהל' דעות], כי במצות 'והלכת בדרכיו' כלול גם עניין השמחה וכו'.

פירושו של מהרי"ץ על הכתוב בזמירות, הללו־יה כי טוב 'זמרה' אלהינו. תוספת רמז נוסף 
  מפסוק זה, לגבי עניין אמירת שם ה' מלעיל, והיתר הכפלתו לפי דרך הנעימה.

בירור הכלל 'כל תיבה שצריכה למ"ד בתחילתה, הטיל לה הכתוב ה"א בסופה' (יבמות דף עג:),  
וחידוש נפלא בביאור העניין שהוחלפה האות למ"ד באות ה"א, עפ"י המבואר בגמ' עירובין דף  
יג: 'כל המגביה עצמו, הקב"ה משפילו. וכל המשפיל עצמו, הקב"ה מגביהו'. ונרמז הדבר בשמו  

  הזקן.של 'הלל' 

הפוך בה והפוך בה והגי בה וכו', טעם שכתוב פעמיים 'הפוך בה', ללמדנו כי על הלומד להבין  
קודם מעצמו מה לדעתו צריך היה להיות, ואז להפוך ולהבין מדוע כתוב אחרת. ובעניין לימוד  
מעט מדרכי עבודה זרה, או את דעת הכופרים וכדומה, בכדי לדעת את ההבדל הגדול שבין  

  הטומאה.הקדושה לבין 

שני מהלכים לקיים 'הפוך בה והפוך בה', בדברי הרב המגיד שבסוף הלכות לולב, בעניין עבודת  
ה' בשמחה. עבדותנו מתוך רצון. במצות לימוד התורה, אין את הכלל 'מצוות לאו ליהנות 

ניתנו', ואדרבה צריך שתהא שמחה והנאה ותענוג בעת לימוד תורה"ק. הביאור הנכון בדברי  
  תנו המצוות אלא 'לצרוף' בהן את הבריות. ושתי סגולות שהאדם יהיה שמח.חז"ל, כי לא ני 

  

  

  

�� 
  למרן שליט"א כל הזכיות שמורות ©

  בני ברק -ע"י מוסדות יד מהרי"ץ  אורלא יוצהשיעור 
  050-4140741. נייד: 03-5358404טלפקס: 

    y5358404@gmail.comדוא"ל: 
  

  להאזנה לשיעור דרך הטלפון:
  6שלוחה   072-33-23-642 –קול יהודי תימן  

  817 – ובחוברות "שערי יצחק" בקו "קול יהודי תימן" מספר השיעור 
  03-6171031 -קול הלשון  לשמיעת השיעור במערכת  

��
  

  
  
  

  
  
  
  

  ניתן להקדיש כל שיעור להצלחה ולרפואה, או לעילוי נשמת. 
 השם יוזכר בל"נ בתחילת השיעור מפי מרן הגאון שליט"א, וכן באמירת "מי שבירך"  בסוף השיעור.

  .050-4140741פרטים בטלפון: 
  והתורמים והמסייעים להפצת התורה ולזיכוי הרבים, ימלא המקום ברוך הוא  

  , אכי"ר.ולברכה לטובהוליבכם וליבנו כל משאלות ליבם 



  ז ב'של" וה'תשפ" שמות פרשת

3  

  . בשם רחמן
  

רבי פינחס בן יעקב הי"ו, מארצות  ע"יהשיעור מוקדש 
תו מרת  הברית, להצלחתו בכל העניינים, ולרפואת סב

אה שלמה במהרה, בעבור ופזלדה בת מִכְלָה הזקוקה לר
  . שהתנדבו עבורה למוסדות יד מהרי"ץ

כמו כן השיעור מוקדש על ידי האשה החשובה מרת רחל 
יהודית בת דוד מאיר גיגי שתחי' מארצה"ב, להצלחה 
מרובה בפרנסה מתוך הרחבת הדעת, ונחת מכל יוצאי 

  . חלציה, בעבור שהתנדבה למוסדות נתיבות מהרי"ץ
וכמו כן השיעור מוקדש על ידי רבי אברהם בן משה הי"ו 

מארצה"ב, להצלחתו בפרנסה ונחת מכל יוצאי חלציו, יחד  
עם רעייתו החשובה מרת חיה שרה שתחי'. בעבור 

  . שהתנדב למוסדות נתיבות מהרי"ץ
הרב דרור בן שי הנעלה  ידידנו  ע"יהשיעור מוקדש כמו כן  

ולהצלחת משפחתו,  להצלחתו . מעיר נתניהפופר הי"ו, 
שימצא דירה מתאימה ובכל העניינים, בעבור שהתנדב 

    למוסדות נתיבות מהרי"ץ.
המקום ברוך הוא ירצה נדבתם, ויברך מעשה ידיהם, ומכל  

המקום   ישלח להם - אהצרה ונזק יצילם, והזקוקים לרפו
וישלח ברכה   ,בשאר חולי עמו ישראל לימהשאה רפו ב"ה

בכל מעשי ידיהם, וימלא כל משאלות  רווחה והצלחה 
  ליבם וליבכם וליבנו לטובה ולברכה, אכי"ר. 

  
ביאור המובא בתנא דבי אליהו, כי הקב"ה 'עשיר ושמח  

ביאור דברי הרמב"ם [בהל' דעות], כי   והמשךבחלקו'. 
  במצות 'והלכת בדרכיו' כלול גם עניין השמחה וכו'. 

  

הוא  ברוך  המקום  בראש  ,ברוך  מה    ,שמכיר 
בסוף אחרית  .שיהיה  מראשית  דם מקֶּ   ,ומגיד 

נעשָׂ  שנעשָ   .האשר  מה  שעתיד    ,הויודע  ומה 
כך   .ואינו צופה לרעה  ,וצופה לטובה  .שותעָ ילֵ 

   .פרק ראשוןדבי אליהו רבא  בתנא מובא
מה שהקב"ה מביט וצופה למרחקים, הוא רק    כל

כי גם הדברים הרעים ח"ו של פורענות,  לטובה.  
היא   שלבסוהמטרה  שיחזרו  לטובהדבר  ־פו   .

כך   כפרה.  להם  ותהיה    מבארים בתשובה, 
  המפרשים שם.

    .עשיר ושמח בחלקו
ואח"כ    ,ובחכמתו ובתבונתו ברא עולמו והכינו

  וכו'. ברא בו אדם
מסר את תורתו    הוא   . הריאליהו הנביא  דברי  אלו

עָ  בגמרא  נָ לרב  כמבואר  דף ן,  כתובות  במסכת 
  .ריש עמוד א' ק"ו
  'שמח בחלקו'?הפירוש, שהקב"ה  מה

ש,  בפשטות כפי  י    ,כתובזהו   ,עַמּוֹ   "יָ יְ   'חֵלֶק'כִּ
אנחנו חֵלק    .]'ט  ,ב"דברים ל[  יַעֲקבֹ חֶבֶל נַחֲלָתוֹ 

ע' האומות. , ובחר אותנו מכל  של הקב"הונחלה 

שר אומה  לכל  יש  הנשמה.  להם,  שהיא    ,ק"ו 
ממעל  ' חלק' ים  .אלוה  חַיִּ מַת  נִשְׁ יו  אַפָּ בְּ ח  פַּ   וַיִּ
ב[ [  .]' ז  ',בראשית  אומר  שהפסוק  תהלים  וכפי 

חַר לוֹ יָהּ ] 'ד  ,ה "קל י יַעֲקבֹ בָּ תוֹ   ,כִּ רָאֵל לִסְגֻלָּ . יִשְׂ
חַר    וכן נאמר ה מִכּלֹ    "יָ יְ וּבְךָ בָּ לִהְיוֹת לוֹ לְעַם סְגֻלָּ

נֵי הָאֲדָמָה ר עַל פְּ ים אֲשֶׁ ]. עם  'ב  ,ד" דברים י[  הָעַמִּ
השם.   חלק  הם  ישראלגם  ישראל,  בה  ארץ   ,

הּ   "יָ יְ עֵינֵי    כמ"ש  הקב"ה בחר. בָּ דברים  [  אֱלהֶֹיךָ 
  ]. ב"י  ,א"י

  

ב   הפירושזה    א"כ בנו,  שמח  שמח  הוא  חלקו. 
  שאנחנו חלק ה'.  

  

כ"כ נוח. מפרשים כך. אבל זה לא  הישנם    כנראה
שהוא  היא,  בחלקו'  'שמח  המלים  משמעות  כי 

במועט.   מסתפק  למרות כביכול  בחלקו,  שמח 
מסתפק במה שיש בכל זאת  הוא    ,שאין לו הרבה

  .  לו
ישיבת אביר  שבהוצאת    ,א דבי אליהונָ תַּֽ  בספר 

ח' [בדף  הביאו  ת"ו,  נהריה  במקורות,  יעקב,   ,
תקשה  נמסופר שהגר"ח מואלאז'ין  בזה"ל,  ]  כ"א

במדרש כאן  שנאמר  שבמה  שהקב"ה   מח, 
  .בחלקו

  

הדבר    כנראה כי  לו,  קשה  שהיה  מה  נראה זהו 
דבר כזה, מכובד, להגיד על הקב"ה    חלילה בלתי

  שהוא מסתפק במועט. ועל מה בכלל המדובר?  
  

 הגר"א   השיבו  ו על כך.שאלוכשהגיע להגר"א,  
מאד    - מעניינת  תשובה  הקב"ה  ש  -תשמעו 

ישראלשמח   ובכל  בעם  , שהם חלקו בכל עת 
ואפילו בדורות  מצב, גם כשאינם עושים רצונו,  

הרבה האחרונים   פחותה  במדרגה  שהם 
שיחות החפץ חיים (  ממדרגת הדורות הראשונים

  . )חלק ב' עמוד קס"ח
  

הולכים דהיינו כ"כ  לא  אנחנו  כאשר  אפילו   ,
הנכונה,   בֶּ בדרך  שהיה  אפשרות ר.  בַ עָ כמו  אין 

הדורות   אל  הראשונים  הדורות  את  להשוות 
ו האחרונים,   ממערב,  מזרח  זאת  כרחוק  בכל 

  אוהב אותנו ושמח בנו. הקב"ה 
  

מאת  זה  ש,  הנז"ל   מכתבי הרב חפץ חיים  בספרגם  
הוא כותב [בדף מ"ז] בזה"ל,  בנו הרב אריה לייב,  

בי אליהו דכי בתנא    –החפץ חיים    -  היה מספר 
כאן הוא מציין לאליהו זוטא   -א פ"ב  טו זבאליהו  

 -פרק ב'. הרי יש אליהו רבה, ויש אליהו זוטא  



 השיעור השבועי  –שערי יצחק 

4  

ובתוך המידות חושב   , יב מדותיו של הקב"השֵׁ חַ 
בחלקו שמח  של  קשים   . מדה  הדברים  והיו 

   .און ר' חייםגלה
אמר לו   ,והציע תמיהתו  ,וכשבא אל רבו הגר"א

היא  ,הגר"א הכוונה  ישראל  ,כי  בעמו   ,ששמח 
עומדים לָ מעֲ   ואיזב שהם  בדורות  ג  .ה  ם 

  .ורות הראשוניםדלעומת ה  ,טעַ שהרוחניות נתמַ 
  

*  

דיברנוכן־אם אנחנו  ראשון,  דבר   בס"ד   , 
, כי 'והלכת בדרכיו '[בשיעורים האחרונים] בעניין  

כמו 'מה הוא רחום, אף אתה    -אחד מן הדברים  
 םגבכך  כליל  ההרמב"ם  הוא מה ש  -רחום' וכו'  

א"כ מה הוא שמח, אף אתה    .את עניין השמחה
שמח,   שאלנושמח.   שהקב"ה  המקור  מהיכן 

כמה   בס"ד  וחדוה    כגון   ,מקורותוהבאנו  'עוז 
  'שהשמחה במעונו' וכו'.  וכן במקומו', 

  , כי הקב"ה שמח בחלקו.  , יש לנו עוד מקור כעת
אנחנו צריכים ללמוד  ש  מאחרנמשיך,  בס"ד    כעת

של הקב"ה, וצריכים להיות שמחים כפי   ממדותיו
שמח שמחה  ו.  שהקב"ה  לגבי  כאן  המדובר  אין 

וקיום התורה  לימוד  אפי'    בעת  אלא  המצוות, 
מקיים מצוות,  לא  ד תורה ומבזמן שהאדם אינו לו

נלמד מן  כל הזמן הוא צריך להיות שמח.  אעפ"כ  
וחושב האדם אומר  כאשר  אפילו  האמור לעיל ש

אנילעצמו ומה  אני  מי  הערך ,  ומה  מעשי  מה   ,
חשוב.   הנני  מה  זה,  שלי,  כעין  כי  לך,  גם  דע 

גם אתה, מה לכן  הקב"ה הוא כך, 'שמח בחלקו'.  
  שיש לך. 

שאתה חושב שהינך קטן, או אם אתה אכן    כמה
כי  זה  מצב  בגם  קטן,   יען  כמו  תשמח,  הינך 

  , כי גם הקב"ה ככה. גם בדרגות שלנו.הקב"ה
רָה  ־הַלְלוּ בפסוק,  הדבר רמוז    ואולי י טוֹב זַמְּ יָהּ כִּ

ה  ,אֱלהֵֹינוּ  י נָעִים נָאוָה תְהִלָּ  ]. 'א  , ז"תהלים קמ[  כִּ
היינו,   אלהינו'  בשמחה  הקב"ה  ש'זמרה  תמיד 

  הוא תמיד מזמר.  .וזמר
עוד,    לוּ [ מפרש  הייתי  לי,  רשות  התנדב"איש   מ"ש 

בחלקו שהוא שמח במה ששכינתו בתחתונים,   ,שמח 
ולא כפי שהיה ראוי שתהיה בעליונים. וכגון מה שהעלה 
מהרי"ץ בעץ חיים חלק א' דף כ"ג ע"א, שהנשמה רוצה 
לצאת מהגוף, לפי שאין רצונה לשכון בגוף מטונף. וכיון 
שרואה לכבודו יתברך, אומרת דיו לעבד להיות כרבו. 

שכינתו בארץ   ומה הקב"ה שאין קץ לקדושתו, משרה
שתשב  היא  וחומר  קל  מתוכה,  זז  ואינו  הכעורה 

להיות  לעבד  דיו  ומלשון  יעו"ש.  וכו'  בגוף  ותתעכב 
הוא   ואעפ"כ  בכך,  חפץ  אינו  הוא  שגם  משמע  כרבו, 

  . איתמר]. שמח בחלקו זה
  

כי טוב  הללו־יה  בזמירות,   הכתוב עלמהרי"ץ   פירושו של
רמז נוסף מפסוק זה, לגבי עניין   תוספת. אלהינו ' ה'זמר

    .והיתר הכפלתו לפי דרך הנעימה, אמירת שם ה' מלעיל
  

לדעת  ,  ברם פשטצריך  'זמרה    מהו  המלים, 
  ? אלהינו'
[דף    מהרי"ץ חיים  כי כתב  כ' ע"א]זיע"א בעץ   ,

לזמר הוא  נזמר   ,דהיינו  . הפירוש  שאנחנו 
  להקב"ה.  

 ,ה"א בסוף  לזמר.  ,ה' רָ מְּ 'זַ שם,    ן מהרי"ץ לשו  וזה
  טוב לזמר לאלהינו. . למ"ד בתחילה במקום
זהו משהו מושלם   כאשר ,  שרים לכבוד הקב"ה, 

ופגמים. חסרונות  בזה  שאומ' על    ואין  דרך 
להודות,  טוב  לך  י"י  אתה  כי  יהללוך,  בברכת 

  ולשמך נעים לזמר.
*  

דלקמן שניכנס    לפני כי  ,  לעניין  כאן נעיר  ישנו 
'שבעים פנים    ,ני יםהיא רחבה מ  התורה.  נוסף  רמז

  לתורה'. 
בראשית  [  בזמנו  תולדות שיעור  התשע"ה, 

בראשית   בעניין  התשע"זהתשע"ו,  דיברנו   [
מה  ה ברוך הוא,  יּ וִ ם הֲ שֵׁ אמירת שם השם מלעיל,  

כהנים,   בברכת  בדר"כ  כפים. שמצוי  בנשיאות 
כיון שמנגנים את המלים, מושכים אותם, יוצא כי 
כפי שאת רוב המלים הם אומרים בע"פ, כך גם  

הכהנים    וגם  -ציבור  השלוחי  כל  ,  תיבות השםאת  
מלעיל.  לומר  בדר"כ  נוהגים    - שהם  אותן  כמו 

  ניו, כך גם את שם ה'. -אר, פ - אומרים י
בספר כסא רחמים כתב כי יש לומר  אגב,    דרך 

'פניו'  בברה"כ   המלה  אבל    .דוקא  מלרעאת 
מקובל.   איננו  בשו"ת ו הדבר  עליו  השבתי  כבר 

יצחק   ע"העולת  סימן  ב'  שאין  חלק  כמדומני   .
זאת אמר  אשר  היחידי  והוא  מקור,  שום    לכך 

עכ"פ מה שברור הוא, שהמנהג הוא    מדעת עצמו.
בקהילותינו  עכ"  - את    -פ  פניו  לומר  התיבה 

    מלעיל.
מלעיל. וישנם   וגם לגבי שם ה', אומרים אות  כך

צריך להיות  כאלה המערערים על כך, כי שם ה'  
על כך בזמנו, והבאנו את  בס"ד  הרחבנו  מלרע.  

שכתב   ביהודמה  מליצה  ההנודע  מי כעין  כי   ,



  ז ב'של" וה'תשפ" שמות פרשת

5  

מלרע.   בעצמו  הוא  מלעיל,  ה'  שם  את  שאומר 
כללי הוא   באופן  אלא  ברה"כ,  על  מדבר  .  לא 

אופן,   את  בכל  ויישבו  ספרים,  בכמה  בכך  דנו 
ואמרו   הזה,  צדיקים  העניין  רננו  'וסימנך,  כך, 

  שם ה', תרננו. עת אמירתבי"י'. ב
, כאשר אומרים  הלולב  ן'נוּ עְ הדבר גם ב'שִׁ   אותו

אנ  הפסוק  נא,    אאת  הושיעה  את  י"י  אומרים 
המלה 'אנא' מלעיל. אבל בעצם, לא מתכוונים  
את   שמחלקים  מכיון  רק  אלא  מלעיל,  שזה 

לפי   אזי  התיבות  צריכים בהכרח  הרוחות, 
לשתים אנא  המלה  את  א להפריד  וכן  נא.  -, 

הושיעה,   הו המלה  במלה  עה.  - שי-אומרים  וכן 
,  היא מלרע  'הושיעה' למרות שהמלה  'הצליחה'.  

בגלל שמחלקים  וכן המלה 'הצליחה' היא מלרע.  
, כדי רוחות, לכן מושכים אותןהתיבות לפי האת  

  .  דו'- . וכן הולהספיק
לעשות   ואין יש  מנגנים  שכאשר  להגיד,  טעם 

למשל,  ו.  מלרע  בסליחות,  הוא  אפילו  המקובל 
  להגיד מלעיל, דהיינו למשוך את הניגון, לסלסל. 

וכולמשל להיפתח  רחמים  שערי  עת  בפיוט   , ,'
י   ,רה-אמר לש'  מקובל להגיד כך, - כי חמודך 

מלרע, וכן   –'. אם מישהו יגיד, אמר לשרה  צחק
  מוצלח.  נשמע יצחק, הניגון לא יהיה 

  ?כולם מסכימים לכך :שואלהרב  
  : מנענעים בראשם.הקהל 

ה עוד דבריםאז    והבאנו ל,  לא    עניין הזה.דומים 
כדלעיל,   בי"י,  צדיקים  רננו  בהושענות  רק  כגון 

  ליום ראשון, הצנועים אשר 'שמך מזמרים'.
. כי 'זמרה אלהינו'  "כ,יש לנו כאן ג  כעת  לכאורה

  אתה יכול לזמר., גם בשם אלהינו 
ישנו   לזמרהבעיא  מהי    אבל וכי  אלהינו?  בשם 
פה לא עושים כדלעיל, כמו   משהו לא טוב?בכך  

  בשם הוי"ה ברוך הוא. 
אחרת,  ,  התשובה  אלא בדרך  לפרש  כי שיש 

או  ,  ה'לפעמים כאשר שרים, מכפילים את שם  
  לכאורה ובכך  אלד'ים, או שאר שמות קדושים,  

אמר  ה אמינא שתֹ הולבטלה.    ה'שם  את  מזכירים  
    מדוע הינך חוזר עוד הפעם?רק פעם אחת.  

שירה.  ה  לפי כללי  הולכים, מכיון שזהו זמר,  אלא
כי   'לבטלה',  נקרא  לא  לפי אם  זה  הקצב,  לפי 

של־שירה, צריכים לומר את שם   שקלוהמ  הסדר
  . , אזי תגיד אותו פעמיים ה' פעמיים

יכול להיות  ו,  כעתזהו מה שנזכרתי    -מצוי    הדבר 
עוד   יודע,   -מקומות  שישנם  מי  אחד  בפיוט 

. זה לא  חוזרים על המלה 'אלהינו' כמה פעמיםש
ישראל   בארץ  רק  בעבר,  שלנו  נכנס מנהג  זה 

שלמדו   כפי  זאת  שרים  בעיקר  הילדים  אלינו, 
וכו'.  פעמים,  אומרים  הם  אבל    ב'גן'  ארבע 
כדי שלא להזכיר שם ה' ,  וכו'  אלוקינו אלוקינו,  
. ברם זה אינו, כי אם לפי  לפי מחשבתם  לבטלה'

השיר זאת  והמשקל,    סדר  לומר   ארבע צריכים 
  להגיד.   יםיכולפעמים, 

  

  . חששאין בכך שום 'זמרה אלהינו'.  וזהו
  

קינו , אנחנו סוברים שכאשר אומרים אל אדרבה
מכובד.   איננו  הדבר  אשר כמו  בקו"ף,  אדם 

זה לא    'שמוקל'קוראים לו שמואל, אם יקראו לו  
אמוני,  כבוד.   לגבי  הדבר,  שם אותו  במקום 
ה'.  אדנות כבוד  אינו  זה  זהו אדרבה,  לכן  ,  אם 

  . תזמר ותזמרסדר השיר, אזי  
  

ההלכה, נו  כהאר   כבר ו ביסודות  בס"ד,  כך  על 
שם יצחק  עולת  ד"ה   בשו"ת  ה'  אות  ע"ד  סימן 

גם מלחזור בתי השירים שאין חוששים  ופשיטא,  
עם שמות הקדושים שבהם ב' או ג' פעמים לפי 

ודרכו   השיר  אף  צורך  על יעו"ש.  עולה  שאולי 
דשאני הכא שחוזרים רק על שם הדעת לחלק,  

דלא   מסתברא  נוספות,  מלים  ללא  עצמו  השם 
וס"ק ס', קי"ד ס"ק נ"ה  וע"ע כף החיים סי'  שאני.  

התשפ"ג  שמיני  בשיעור  בס"ד  שאמרתי  ומה 
  . בשל"ד

  
צריכה למ"ד בתחילתה, הטיל  בירור הכלל 'כל תיבה ש
, וחידוש נפלא יבמות דף עג:) ( 'לה הכתוב ה"א בסופה

בביאור העניין שהוחלפה האות למ"ד באות ה"א, עפ"י 
'כל המגביה עצמו, הקב"ה  דף יג: עירוביןהמבואר בגמ' 

ונרמז    .משפילו. וכל המשפיל עצמו, הקב"ה מגביהו'
  הדבר בשמו של 'הלל' הזקן. 

  
  

אלהינו', אופן,    בכל 'זמרה  המלים  פשט  לגבי 
לנו מהרי"ץ כמו    מחדש  היא  כי ה"א בסוף  שם, 

  . , ויוצא שזה כאילו כתוב 'לזמר'למ"ד בתחילה
  

במפרשים שם, הדבר הזה אינו מוזכר. ש  כמדומני
אף אחד לא אמר זאת. מהרי"ץ כתב כך מדעת 

בזה  עצמו,   הידוע  הכלל  פי  וכבר .  וכדלקמןעל 
על  בְּ אִ הר"א   מדבר  שם  עזרא  המלה ן  דקדוק 
  .הזאת 



 השיעור השבועי  –שערי יצחק 

6  

דף [יבמות  מסכת  הוא בגמרא בהעניין הזה,    יסוד
בעניין צרות, האם הן    שם אגב שדנים  .  ]י"ג ע"ב

  .צריכות יבום
ב"ה,    ישנה  לבין  ב"ש  בין  מחלוקת  ב"ש  שם 

י צריכות  הצרות  גם  כי  כתוב יסוברים  כי  בום, 
ת  ]  'ה  ,ה"דברים כ[ ת הַמֵּ . ' הַחוּצָה'לאֹ תִהְיֶה אֵשֶׁ

לדרוש למה נאמר החוצה, ולא לחוץ? אלא, כי  
היא  חיצונה,    במובן'החוצה'   צרה.  שהיא  דהיינו 

 חיצונה'ה'  -היא  גם  איננה קרובה, אלא רחוקה.  
ייבום  - החוצה    . צריכה  המת  אשת  תהיה  'לא 

  ', אלא 'יבמה יבוא עליה'. לאיש זר
כי  הלל סוברים, כי הצרה פטורה מן הייבום,    ובית

ש והסיבה  'לחוץ'.  היינו  כי נוספ'החוצה'  ה"א,  ה 
הטיל   תיבה שצריכה למ"ד בתחילתה,  לה 'כל 

  הכתוב ה"א בסופה'. 
הלל,    כך בית  שם,  הגמרא  דכתיב  לשון  כיון 

פירוש המלה  . זהו  חוצה, כמאן דכתיב לחוץ דמי
  זהו הפשט. אין פה מה לדרוש. 'חוצה', לחוץ. 

אומר  ,דתניא נחמיה  שצריכה    ,ר'  תיבה  כל 
  . הטיל לה הכתוב ה"א בסופה   ,לתה ילמ"ד בתח

ישמעאל ר'  דבי  אלים  ,ותנא    אֵילִמָה   ,כגון 
  ' שמואל ב[ מַחֲנָיְמָה    ,מחנים  ].ז "ו, כ" שמות ט[
י[מִצְרַיְמָה    ,מצרים].  ד"ז, כ "י י"בראשית   ']. ב, 

בְלָתָיְמָה ל[  דִּ מ " במדבר  מָה  לְַללְְַַלְַיְרוּשָׁ   ]. ו"ג, 
רָה    ']., ג'יחזקאל ח[   . '], ט'ה  'דברי הימים א[מִדְבָּ

בכמה רש"י הביא זאת  ו,  וידועכלל מפורסם    זהו
השבוע מקומות בפרשת  אפי'  זאת  לנו  יש   .

לְךָ  ,  ויחישקראנו,   הַנּוֹלָדִים  בָנֶיךָ  נֵי  שְׁ ה  וְעַתָּ
אֵלֶיךָ   בֹּאִי  עַד  מִצְרַיִם  אֶרֶץ  הֵם   'מִצְרַיְמָה'בְּ   לִי 

  ]. 'ה  ,ח"בראשית מ[
נשתנו    ברם מה  היא,   הללו   האותיות השאלה 

תיבה שצריכה למ"ד ? למה  את הסדרבהן  לשנות  
בסופה.  ה"א  הכתוב  לה  הטיל  בתחילתה, 

'לחוץ'   . אתה אכן מסביר וזהולכאורה, תכתוב 
  למה? על מה וזהו כלל. אבל,  לי, כי 

ביאור   כן  כמו מהצריך  האות    ו,  שבין  הקשר 
  אות ה"א? אל הלמ"ד, 
בן עטאר    כאשר אוה"ח  דבר  ממהר"ח  בפירושו 

לגבי הדברים הללו, הוא אינו מסתפק בכך, אלא  
כךמשלו  הסבר  מוסיף  הוא   לגבי על  למשל,   .

כ[  חָרָנָההמלה   שפירושה   ,]'י  ,ח"בראשית 
ולא   ,למה אמר חרנה'לחרן', הוא כתב בזה"ל,  

לחרן כל    . אמר  פס"ח)  (ב"ר  ז"ל  שאמרו  והגם 
יכוין זה  כל  עם  וכו',  דבר    תיבה  על  הכתוב 

  .בשנותו לפעמים
הזה?  דהיינו השינוי  למה  הסבר,  ,  לתת  ברצונו 

למה דוקא במקומות הללו? שבכל מקום הדבר 
יהיה כך. הוא עומד על כך בכמה וכמה מקומות, 

  ו סיבה לכך. ומבאר כי בודאי שישנו כאן עוד איז
  

  כעת הנני מדבר באופן כללי.  אולם
ישראל  בספר  רמזי  דברי  [   לי כל,  אות  אורייתא 

'חזק' אל את השאלה הזאת  והוא ש,  ]כ' בסגנון 
להבין ,  בזה"ל שצריך  כיון  התיבה ,  באמת 

הלמ"ד,  מה חטאה  ו  למ"ד, למ"ל ה"א. כה  יצר
  שהיא ביוש אל למ"ד.,  במקומה  ליתן ה"א

למ"ד?    מדוע  האות  את  מבייש  התיבה  אתה 
לא.   אומר,  ואתה  בתחילתה,  למ"ד  צריכה 

מה    הפשע מה  תמחוק אותה, ותכתוב ה"א בסוף?  
  ?חטאתה
ש יו"דמצינו  כמו  אות  שרי  גבי  שקראה   ,של 

וכו'  , רגֶ תֵּ  שבאותיות  קטנה  שאני  עד  בשביל   ,
   שפייסה הקב"ה ונתנה ליהושע עיי"ש במדרש. 

ופלא.    תשמעו הפלא  , חידוש דבר  פירוש, 
. יגעתי וחיפשתי, ולא מצאתי  תא דשמיאבסייע 

  . זאת בשום ספר
מגביהו.   ישנו הקב"ה  עצמו,  המשפיל  כל  כלל, 

]. עיין לקמןוכל המגביה עצמו, הקב"ה משפילו [
. מי שהוא 'בסוף', מי  בסוףקטן  , ישנו קו  האות  ל

עצמו,   את  ומניחו שמשפיל  אותו  לוקח  הקב"ה 
  כמו צורת   מחבר אותו למעלה, ואז נהיהלמעלה,  

  'כל המשפיל עצמו, הקב"ה מגביהו'. . ל
  

בלי עובי בראשו אפילו אם זהו קו אחד ישר,    הרי 
ים, כי רי כשמ  אנחנומצד הדין  ,  כצורת אות וא"ו

האות.   צורת  כאן  ניכר  שחסר  לדידן מה  עובי, 
ישנם כאלה הסוברים  ו.  ד הרמב"ם לא נפסלעפ"

ישנן   .כי לכתחילה כך יש לכתוב את האות למ"ד
שכ עובי    . כך  ותבארצות  עשו  בראשה  לא 

  .למעלה
עצמו  עכ"פ  המשפיל  'כל  מגביהו. זהו  הקב"ה   ,

וכל המגביה עצמו, הקב"ה משפילו', זורק אותו  
  לסוף. 

  

  הזה נראה אמיתי.  הפירוש
  

נלמד    שהרי  הזה  המבוארהעניין  בגמרא    מן 
וז"ל,   י"ג ע"ב]  [דף  נחלקו  בעירובין  שלש שנים 



  ז ב'של" וה'תשפ" שמות פרשת

7  

והללו   ,הללו אומרים הלכה כמותנו  . ב"ש וב"ה
 , יצאה בת קול ואמרה  .אומרים הלכה כמותנו

  . והלכה כב"ה  , אלו ואלו דברי אלהים חיים הן
הגמרא, דברי    שואלת  ואלו  שאלו  מאחר  וכי 

חיים הלכה    ,אלהים  לקבוע  ב"ה  זכו  מה  מפני 
משיבה,  ?כמותן ועלובין    והגמרא  שנוחין  מפני 

אלא   , ולא עוד  .ושונין דבריהן ודברי ב"ש   ,היו
    .וכו' שמקדימין דברי ב"ש לדבריהן

זאת    -  ללמדך שכל המשפיל   -מכאן לומדים 
מגביהו  ,עצמו עצמו  .הקב"ה  המגביה   , וכל 

  . הקב"ה משפילו
היו נוחים ועלובים,  הלל השפילו את עצמם,    בית

שונים אפילו את דברי ב"ש [לפני] דבריהם. ישנם 
מחלוקת ישנה  שכאשר  מעניין    ,אנשים,  לא 

מה  את  רק  אומר,  הוא  אומר.  השני  מה  אותם 
בחשבון   לוקח  איננו  אומר.  דעת  שהוא  [את 

ההלכה כדעת  השני]. זהו אחד מן הטעמים, למה  
בית הלל, כי תמיד הם לקחו בחשבון את הסברא  

ב"ש בצד של  התעמקו  הם  צודקים,  הם  אולי   ,
  השני, [ורק לאחר מכן הם אמרו כי] לא נראה לנו 

  זהו נושא נפרד.כי וכו'. לא ניכנס לכך כעת,  
  

כן, מהיכן לומדים זאת? מהלל. והמלה הלל,   אם
  ה"א למ"ד.  מורכבת מאותיות

  

 - הוא  י למדי"ן.  ת, אלא שתרק למ"ד אח  ולא
היה שפל, ונהיה למ"ד ועוד למ"ד. עלה    -הלל  

  למעלה למעלה.  
  

  דבר אחד. זהו
  

  .נוסף פלא
  שמתם לב, באיזה דף הדבר מובא בגמרא   האם

  ? בדף י"ג עמוד ב'. בעירובין
  

ע"ב.    הנה ו י"ג  בדף  היא  ביבמות,  הגמרא  גם 
  באותו הדף.  מקביל 

  

זה    אמנם במקרה,  כביבדפוס,    'יצא'ככה  כול 
דברים  . ישנם הרבה  מן השמיםאבל הדבר נקבע  

אפילו לגבי רשב"י,  זה לא לחנם.  .  בספרים  כאלה 
מביאים  וכו'   במערה מתחבא  שהיה   כמה ב, 
העניין מובא בגמרא במסכת שבת    לכן  כי  ספרים

  ל"ג בעומר.לרמוז על ג ע"ב, בדף ל"
פעמיים י"ג,   , כישניהם בדף י"ג  עוד,לרמוז    ואפשר[

והיינו מאי דכתיב  הוא.  ברוך  הוי"ה  גימטריא שם 
עד   שוכן  ונשא  רם  אמר  כה  כי  ט"ו)  נ"ז,  (ישעיה 

וקדוש שמו, מרום וקדוש אשכון, ואת דכא ושפל  
רוח. לפי שאין הקב"ה משרה שכינתו אלא על מי  
שמשפיל את עצמו, כנודע מדברי חז"ל, וכגון הא 
משרה   הקב"ה  אין  ע"א  ל"ח  דף  בנדרים  דאיתא 
ועניו. ובסוטה  שכינתו אלא על גבור ועשיר וחכם 
אמר   הרוח,  גסות  בו  שיש  אדם  כל  ע"א,  ה'  דף 

  . איתמר]. אין אני והוא יכולין לדור בעולםהקב"ה 
  

כתוב פעמיים ש  טעם  הפוך בה והפוך בה והגי בה וכו',
'הפוך בה', ללמדנו כי על הלומד להבין קודם מעצמו מה 

להיות, ואז להפוך ולהבין מדוע כתוב  היה לדעתו צריך  
מוד מעט מדרכי עבודה זרה, או את יל אחרת. ובעניין 

, בכדי לדעת את ההבדל הגדול וכדומה דעת הכופרים 
  שבין הקדושה לבין הטומאה.

  

מיוחדת בלימוד    דרךבעזרת הי"ת וישועתו,  נציע  
בכדי  שיטה  ,  תוה"ק טוב  בלימוד  את  להבין 
אבות  ש  מהפי  ־על היא    הפשט, במסכת  כתוב 

ך בה פוֹ הֲ בן בג בג אומר,    ,]פרק ה' משנה כ"א[
ובה תחזי. (ו)סיב    דכֹלא בה,  ,י בהוהגֵּ   ,ך בההפוֹ וַ 

הּ לא   .תזוז ובלִי בה, ומִנַּ
  

  פעמיים. 'הפוך בה'  בה, והפוך בה'. כתוב  'הפוך 
  

  להיות שכבר אמרנו את העניין הזה בעבר   יכול
הילו[ התשע"זדרשת  מהרי"ץ  כעת ]לת  אולם   ,

צריך הלאה.  בס"ד  הנני ממשיך  העיקר הוא מה ש
  ? 'הפוך בה, והפוך בה',  פעמיים  למה כתובביאור,  

   
 , אוזידא"ר שמואל די  רמהככתב  ,  לכך  תשובה

,  אבותעל מסכת  מדרש שמואל [פירושו הנק'  ב
תל"ה לומד,  ],  דף  האדם  כאשר  ברצונו כי  אם 

צריך   הוא  טוב,  סברא להגיד  תחילה  להבין 
כתוב   אם  דהיינו,  היא  למשל  הפוכה.  שההלכה 

וכך,   וכך, הטעם הוא כך  וכך, הדין הוא כך  כך 
נו אומ' ינו לא היִ מעצמֵ   חשוב, מדועצריך ל  הוא
  .  כך

  

שם,    וזה לומרלשונו  עוד  אשר  פֶ הכֵּ   ,אפשר  ל 
הכוונה כי  ך בה,  הֲפוֹך בה וַהְפוֹ ל שני פעמים  פַ כָּ 

ותוֹכִ  אמיתתן  יובנו  לא  תורה  עד  יּ דברי  וּתן, 
שבתחילה יעורר המעיין בה הקושיות שבעניין 

שיורה בקושיותיו כי כל דבריה הפוכים  ההוא,  
  דקאמר.    'הפוך בה'מן האמת. וזהו  

  

אמיתות דהיינו,   את  להבין  רוצה  אתה  אם 
בצורה  את השורש והיסוד על מתכונתם,  העניין,  

מושלמת למדת  הכי  סתם,  קורא  שאתה  לא   .



 השיעור השבועי  –שערי יצחק 

8  

 .כי הדין הוא כך וכך, ו'שלום על ישראל' וידעת  
' אלא  הלאה.  להמשיך  להבין   ,'תוֹכִיוּתןאפשר 

הפנימיות,   להאת  מדוע  עליך  היה  קדים  בעצם 
  צריך להיות ההיפך. 

כך?    ומדוע  סברות  הדבר  להגיד  צריך  אני  למה 
לכאורה   ואדע אדרבה  הפוכות?  שאלמד  עדיף 

זאת  בע לי בראש,  שזה יקָ ,  מה שהתורה אומרת
  וזהו. אבל, לא.  תורה, ־ האמת לאמיתה של

לכתוב   כי צורך  היה  לא  פשוט,  היה  הדבר  אם 
אם  אותו.   חידוש.  יהיה  שהדבר  רבותינו חובה 

שאני    לנו  כותבים פירושו  לא    מעצמיהלכה, 
המשנה את  ,  נקח לדוגמא  כגוןהייתי אומר כך.  

מציעאתחילת  ב בבא  אוחזין  ,  מסכת  שנים 
אני מצאתיה  .יתלִ טְ בִּ  אומר  אני   ,זה  אומר  וזה 

וזה אומר כולה    ,זה אומר כולה שלי  .מצאתיה
וזה    , זה ישבע שאין לו בה פחות מחציה  .שלי

  . ויחלוקו ,ישבע שאין לו בה פחות מחציה
המשנה בסדר  זאת,  את  אבל  הדין.  הוא  כך   .

אני   מה  אומר  מדעתיאומרת.  כן  הייתי  ? לולא 
'יחלוקו',   כך,  כתוב  מלמדת  צריך התורה  הנני 

. אם גם  מבלעדי זאת  לחשוב, מה אני הייתי אומר
לא היה  אני הייתי אומר כך, וזהו דבר פשוט, אזי  
. מעצמיצורך לכתוב לי דברים שהנני מבינם לבד  

להבין להתעמק.  צריכים  הייתי   אלא,  אני  מה 
אומר  היה  לא  של־אדם,  הפשוט  השכל  חושב. 

  כך.  
וכי זהו דין  כי למה יחלוקו?  לומר למשל,    אפשר

,  בידיהם  אמת? באו שניים לפני בית־דין עם טלית
מדוע   אותה.  שמצאו  בטלית  שהדיינים  אוחזים 

זהש  יפסקו  הרי  דין אמת  ויחלוקו?  הרי  כי    .אינו 
הכל שלו, או שאחד מהם משקר כאן. או  בודאי  

אלא מאי, ישנו כלל, 'אם תפס, הכל של חבירו.  
היכן    יקבל עד  אם כן, כל אחדלא מפקינן מיניה'.  

שהוא תופס. מדוע אתה אומר, חצי? אם האחד 
תפס את הרוב, אזי הרוב שלו. עד היכן שתפס.  

  כל אחד, לפי מה שתפס. 
אזי  ומה,  דין מראם זהו דין שקר,  אפשר לומר,    או

, כמו שמצינו בעניינים יהא מונח עד שיבוא אליהו
  . קרובים לזה 

וכו',  ברם וכו'  'יחלוקו'.  אומרת  המשנה  לא  ו, 
שמדובר  של־גמרא,  לאוקימתא  כעת  ניכנס 

  בקצוות. בכרכשתא וכו'. שאוחזים  

בעלמא,  ו  קיצרתי דוגמא  רק  עניין  ואמרתי  כל 
שהוא מה  מדוע  לפי  להבין  העיקר  שאנחנו . 

  מעצמנו, לא היינו אומרים כך.  
לשאול, עד שנראים דבריה    יתָ הקשִׁ ואחר אשר  

  -   הפוכים, לא תניח הדבר כך הָפוך בצריך עיון
חזור   -  יק . זה לא מספאל תשאיר זאת כך רק 

והפוך בה, היפך מן ההיפך הראשון, ותָרֵץ כל 
, וישארו הדברים אמתיים הדברים על מתכונתם

  . כאשר הם
היו    לאחר  שאם  למסקנא,  והיגעתי  שהבנתי 

שואלים אותי הייתי חושב אחרת, אז 'והפוך בה', 
התורה    אמתלפי הלמה  להבין  תהפוך לצד השני,  
יחלוקו?   תתן אומרת  לצד סברא,  טעם,    כעת 

  ההפוך. 
תגיד תחשוב ו'הפוך בה, והפוך בה'. בהתחלה    זהו

הפוכה שכתוב.  סברא  שהבנת    ממה  ולאחר 
הפוכה למה    ,סברא  זאת  תגיד  הוא  בכל  הדין 

, ואז הינך עוד יותר  כעת עליך להתעמק  .אחרת
וכך רגיל [  נכנס לאמיתותם של־דברים ותוֹכִיוּתם.

אמינא  דעתין  סלקא  מקום,  בכל  לבאר  התלמוד 
וכו'. גם מהרח"כ בשם טוב על הרמב"ם, רגיל מאד  
בכך, ובסגנון והוצרכו לאשמען וכו' דסלקא דעתין  

  . איתמר]. אמינא וכו', או בסגנונות דומים אחרים
  

*  
דבר דומה לכך, בספר הזוהר הקד' בפרשת   ישנו

[דף   ע"בתזריע  [],  מ"ז  בקהלת  הפסוק   ',בלגבי 
כְלוּת  ,וְרָאִיתִי אָנִי]  ג"י יֵּשׁ יִתְרוֹן לַחָכְמָה מִן הַסִּ   ,שֶׁ
ךְ יתֲ כִּֽ    . רוֹן הָאוֹר מִן הַחשֶֹׁ

  

הזוה"ק,    אומר כך  ממשעל  הסכלות  אתי מן   ,
אשתכח תועלתא   לא  דאלמלא  לחכמתא. 

  .  טותא בעלמא, לא אשתמודע חכמתא ומִלּוֹישָ 
  

בפסוק,  מחודש ונפלא  מפרש כאן פשט    הזוה"ק
לא כפי שנראה 'מלמעלה', כי לחכמה יש יתרון  

  יזה כך. מאמן הסכלות. הדבר פשיטא. בודאי ש
  הוה אמינא? 

  

רֶשע  לכן זה  שהסכלות  מסביר,  שם  כי רש"י   .
  , לא מסתדר. ממש הפשט

  

כי    אבל אומר,  בהזוה"ק  ממש,   סכלותהמדובר 
טוּת. את ה מן    טוב אותה  תבין  חכמה,  יתרון של־ שָׁ

אומר הסכלות  מה  לראות  עליך  , ת הסכלות. 
  ואח"כ תבין מה החכמה באה לאפוקי מזה.  



  ז ב'של" וה'תשפ" שמות פרשת

9  

ש דאוליף חכמתא, נַ ־רהוא על בַּ   אא, חיובאנָ ותַ 
בגין דאתי   .למילף זעיר מן שטותא, ולמנדע לה

בגינַ  לחכמתא  תועלת    -  הּ תועלתא  ישנה 
השטות    מכךלחכמה,   את  כמה    - שמבינים 

לנהורא   תועלתא  דאלמלא דאתיא  מחשוכא, 
חשוכא לא אשתמודע נהורא, ולא אתייא (נ"א  

  אתחזי) תועלתא לעלמא מניה. 

הוא' על   אהמקדש מלך, מה הפירוש 'חיוב   מבאר 
  בר נש וכו'? 

הפירוש  תחילה  לפרש  האדם  צריך  פירוש, 
שנשמרו ממנו רש"י ותוס', ואח"כ יפרש האמת. 

  . העניין, בין בזוהר ובין במדרשיםוכן בכל  

של    אלו בוזגלו,  מהמלים  שלום  בעל  הר"ר 
אם  ,  . הוא אומרעל הזוה"ק  'מקדש מלך'הפירוש  

הינך לומד ורואה כי רש"י מפרש כך וכך, עליך  
אתה    כי  מאיזה פירוש הוא נשמר. דהיינו,להסביר  

אחר  פירוש  מבין  היית  התוספות  מעצמך  אם   .
אינ שאומרים   הדבר  וכך,  כך  סתםנהפירוש  ,  ו 
הם    . היית מבין פירוש אחר  אתה מעצמך אלא כי  

עמלו והתעמקו להבין את הפירוש האמיתי. והיה  
אליו לה שהגיעו  לפירוש  והוכחה  סיבה  ם 

   למסקנא.

רק  נאינ  הדבר  כגון ו  מקום,  בכל  אלא  בזה, 
, תבין שישנו צד אחר. בפרט,  במדרשים ובזוה"ק

, שפירושו 'כאילו אמר', אם כתוב בלשון 'כלומר'
  זאת איננה הפשטות.שמע מינה כי 

זיע"א,    מקובל מהרי"ץ  האדם מג"ע  שכאשר 
לעיין   ישר  ירוץ  שלא  קושיא,  לו  יש  אם  לומר, 

גּ .  במפרשים מהר"י  בשמו,  שכתב  , זפאןכמו 
תליתאה   מהדורא  יהודה  למנחת  בהקדמתו 
בנפלאות  כך  על  והרחבתי  בכת"י,  שעודנה 

בחקתי.   ר"פ  מזה,  מתורתך  יותר  אפילו  ואולי 
פשט,   להבין  לבדךאפי'  להבין  אל    .תנסה 

מפרש.   סתכלת הוא  מה  ברש"י  לראות  מיד 
לבד.   להבין  תנסה  תנסה  קושיא,  ישנה  אם  או 

  להבין לבד. 

אח"כ   ככה מעיינים  כאשר  טוב,  יותר  מבינים 
הוא כיוון פחות או אם  גם  במפרשים. כי ראשית,  

דבריהם   את  יבין  הוא  המפרשים,  למ"ש  יותר 
  . וכו' וכו'. יותר לעומק

  

*  

מדבש'    בספר  ה ביאור  ['מתוק  הזוה"ק]  ביא  על 
בשם בעל  תקצ"ה],  בדף  שם  [  הז ל  פירוש אחר ע

אליעזר   היכל    -דמשק  בזה"ל,  הברכהבעל   ,
הזוהר מן  ללמוד    , משמע  עוטא ימֵ שטוב 

זרה,  ידמֵ  יתוודע לו שבזה  עוטא דרכי העבודה 
ההבדל הגדול שיש בין הקדושה לבין הטומאה, 
יוכל לעבוד להקב"ה בלהבות אש   זה  ידי  ועל 

  קודש, ובאמונה ובטחון בלי שיעור וערך.  
  

היינו, '  כי מבאר,    הוא שטותא'  מן  זעיר  למילף 
  את הקדושה מן הטומאה.

  

רש"י  הערה  לדברי  מתאים  זה  , מהקהל: 
  .שעשהסכלות זה הר 

  

שליט"א:    תשובת נראה רש"י  מאבל  מרן 
. לא ללמוד מהעבודה  כפישוטו  עשַׁ שהמדובר ברֶ 
להבין   זה  זרה,  אינני  .  הקדושה  מהיבאמצעות 

שישנה רש"י מפרש, חושב, שלכך רש"י התכוון. 
, דהיינו שבזה תצליח יותר  תועלת בזה יותר מזה 

לא   תחשוב מזה.  שלא  אלא  מזה,  זה  ללמוד 
בזה   יש  אדרבה,  אלא  תפסיד,  אתה  שבחכמה 

  יתרון. 
  

,  לוהערה משֶ   בעל דמשק אליעזר ואומר  ממשיך
מאד  חזקים  שהיו  הקודמים,  בדורות  זה  וכל 

עתה    ,באמונה אבל  להם.  שיזיק  חששו  ולא 
אסור   מזעיר  מעט  אפילו  החלוש,  בדורותינו 
ללמוד מזה, כדי שלא יטה אחרי העבודה זרה  

  . והכפירה רח"ל
  

דרכי   בדורות ללמוד  מסוכן,  דבר  זהו  שלנו, 
זרה,ע כשהמ  בודה  והמגאפילו  כדי  מה  טרה 
להבדיל.  דל הראשונים,  בשלמא  עת  בדורות 
גדול,  ש שכל  עם   חזקה.  עם  והיו  לכן  ו אמונה 

היה  מלמדו    ם ה  כאשר לא  הדבר  ע"ז,  דרכי 
בדורותינו  מסוכן.   אומר    -משא"כ  הוא    - כך 

כדי שלא  אפילו מעט מזעיר אסור ללמוד מזה,  
  . חלילה יטה אחר ע"ז וכפירה

  

רק לגבי ע"ז, כי   זאתיודע, מדוע הוא אומר    אינני
 שייךאשר    כלפי כל דבר  כךבעצם אפשר לומר  

כגון, לאמונה, לדעת מה אומרים הכופרים.    ונוגע
הקראים.   אומרים  לומד  ומה  הינך  מדרשים אם 

קבלה, מה אומרת הפילסופיא. ואם הינך לומד ו
  מה אומרים אנשים שכופרים בזה.בספר הזוה"ק,  

    וכל כיו"ב.



 השיעור השבועי  –שערי יצחק 

10  

כי בדורותינו אל תתע  עכ"פ  סק עם  הוא אומר, 
יכול להיות שישנם אנשים, יחידי    ף כי אולי א   .זה

כדי ים  ויכולשהם חייבים  אפילו לשיטתו,  סגולה,  
לדעת 'מה שתשיב את האפיקורוס'. ישנם בכך 

  ., שאין כאן מקומםפרטים
  

אליעזר,  כעין   הדמשק  של  שהוספנו  דרכו  וכמו 
כבר   מבואר  וכו',  דבר  כל  כלפי  הדין  שהוא 

יקר  בפירוש או ונדפס בדורנו ר  להרמ"ק שזכינו 
. ואם אין אלא מתוך החשך  רכָּ נִ אין האור    וז"ל,

רשעים, אין צדיקים. שלא תאמר מיכאל הצדיק,  
ולא רפאל הישר, אלא יוסף הצדיק. מפני שהיו  

רשעים.   האדם  אין במין  סכלות,  אין  אם  וכן 
חכמה,  חכמה, שהכל הוא חכמה. וכן בדברי ה

ית על אותה הסברא, אלא יִּ כִּ פְ אם אין סברא הִ 
  וכו'.חכמה   ראקָּ ל, לא תִ היא מוסכמת מהכ

  

הנגדיים דברים  הם  שטותא',  היפך 'למילף   ,
ההסכ  אדע  אדם,  יאמר  שלא  מה  האמת. 

האמת, האמתית,   המנגדים  בדברים  לי  ומה 
חכמה לידע  שירצה  מי  כל  אלא  יֵ שאינו.  דע  , 

החכמה, מפני שבזה    כחישיםסברת השוטים המ
יבין מסתורה החכמה. וזהו [מה ששנינו במסכת 

ודע מה שתשיב את האפיקורוס. שראוי בות]  א
שידע   כדי  דאפקירותא,  מילי  לידע  לאדם 

האמת   הדרכים  להבחין  ידע  וכן  והכרחיותו. 
עקלקלותם,  ולמטים  למכשפים,  המקולקלים 

מפני ש דשטותא,  מילי  הם  אלו  עניינים  כל 
  .  שבהם ידע וישכיל בסתרי החכמה

  

כיתרון   היינו  לנהורא',  תועלתא  דאתי  'כמא 
בקרא דקאמר  האור  האור  כיתרון  וירצה   ,

  וכו' יעו"ש.   הנמשך לאור מהיות חושך במציאות
  

שני אופן,    בכל  את  הביא  מדבש  המתוק 
דלעיל   את    - הפירושים  הדמשק  בהתחלה 

מסיים והוא    -אליעזר ואח"כ את המקדש מעט  
אם כן, פירוש עניין ה'שטות' אינו כותב בזה"ל,  ו

בפירושי הגמרא, ואינו אלא הסברות ההפוכות  
  עניין לחכמות חיצוניות.

  

כי    רצונו  בזוה"ק  מקום  כלל  אין  לפ"ז  לומר, 
ללמוד   שיש  הלהגיד  חיצוניות,  החכמות  מן 

לבין   האור  שבין  ההבדל  את  לראות  בשביל 
בגמרא.  שפירושים  ה  זה המדובר ב, אלא  החושך

דהיינו, עדיף  הוא לא רצה בכלל לתת לזה מקום.  

, דלא כהדמשק לךלקבוע את פירוש המקדש מ
  .אליעזר

, נראה לי כי פירוש המקדש מלך הוא קצת  ברם
, הלכה  . וכי כאשר הינך לומדדחוק מאד בפשט

ומבין   מהי ההוה  לדוגמא, או מה שרש"י אומר, 
זאת    אמינא, ההפוך, 'שטות'?  ת  נקראוכי  הצד 

שטות?   זאת  אמינא,  אלא  ההוה  זו  אין  הרי 
  ות'.'טע

מיני   בשלמא כל  או  ע"ז,  בדרכי  המדובר  אם 
לכך  כפירהדברי   לקרוא  אפשר  , 'שטות', 
אחר  משא"כ צד  ישנו  אדרבהכאשר  אנחנו   , . 

  אומרים 'אלו ואלו דברי אלהים חיים'.  
כך הוא הדבר, גם כאשר לומדים כל דבר.   הרי

תלמיד ],  עירובין דף י"ג ע"בחז"ל [דברי  כתוב ב
שהיה אומר על כל    ,ס שמווֹ כּ מְ וסֻ   ,היה לו לר"מ

טעמי  ושמונה  ארבעים  טומאה  של  ודבר  דבר 
ועל כל דבר ודבר של טהרה ארבעים    ,טומאה

טהרה  טעמי  היה    ,תנא  . ושמונה  ותיק  תלמיד 
שהיה מטהר את השרץ במאה וחמשים   ,ביבנה
  . טעמים

של    שואלים ולחריפות  לנו  מה  שם,  התוספות 
מאי חריפות הוא לטהר את   ,תימה  . וז"ל,הבל

בהדיא  ,השרץ טמאתו  התורה  שהתורה   ?
הוא טמא, מה  טימאתו, ההלכה אומרת שהשרץ  

יוסיף ומה  וחמשים    יתן  מאה  לומר  יכול  שאתה 
  טעמים לטהר אותו? 

עליך   היא, התורה מטמאה שרץ, אבל  התשובה
מחדשת.   התורה  מה  תורה,  להבין  ג"כ  זאת 

וחמשים  מאה  ישנן  כי  השני,  הצד  את  לדעת 
זאת   ובכל  אותו,  לטהר  מטמאה  סיבות  התורה 

אותו. צריכים לדעת את הצד ההפוך, כי כאשר  
אזי   אותו,  הצד  יודעים  גם  תורה.  ג"כ  בעצם  זה 

זאת  השני זאת תורה, רק שזאת איננה האמת,  
רבי   לגבי  שכתוב  כפי  דבר,  בכל  ההלכה.  לא 

הוא היה  כי    .ריו לסוף דעתוירדו חב , שלא  מאיר
טעם כך,   , נותן  להבין  אפשר  הצדדים.  לשני 

כך.   להבין  חילוק,  ואפשר  לעשות  שצריכים  או 
במקרה הזה הצד הזה הוא הנכון, ובמקרה האחר  

הנכון הוא  השני  הלאה.  .  הצד  איננה וכן  זאת 
  'שטות'. 

חריפות    הערה  לא  זה  דאמת,  אליבא  מהקהל: 
  של הבל. 



  ז ב'של" וה'תשפ" שמות פרשת

11  

שליט"א:    תגובת מן  מרן  חלק  זה  ההיפך,  אכן. 
  התורה. זה בעצמו 'תורה', רק לא המסקנא.

הקשו על שהתוס'    ת סברמהקהל: א"כ מה    שאלה
  . זה

כשתלמד    תשובת שליט"א:  עירובין,  מרן 
  תפלפל בכך. 

מהקהל: כתוב כי הקב"ה חדי בפלפולא,    שאלה
  אפילו שזה לא האמת.

יפה. נכון. הינך מזכיר לנו,  מרן שליט"א:    תגובת
  את מה שאמר המגיד מישרים למרן הבית יוסף

[בשיעור    - בזמנו  כך  על  ופינחס דיברנו  נח 
כי הקב"ה חדי בפלפולא. והוא אמר    -]  התשע"ט

הוא    כי אפילו שהתירוץ הזה שכתבתב"י,  מרן הל
חדי   הקב"ה  כי  אותו,  תמחק  אל  קושטא,  אינו 

  לכאורה רק ש, למרות שזה לא האמת.  בפלפולא
להגיד לב"י, אבל תכתוב להוסיף  ריך  הוא היה צ

ש  שנדע,  בכדי  האמת...  לא  היתה רק  שזה 
גיד, הנה הב"י  ימישהו  כי  .  אפשרות להגיד ככה

שלל את    עצמוהוא  כי  אבל הנה תראו    כתב זאת,
אם מישהו יבוא ויגיד את התירוץ  כדי ש הצד הזה.  

וכבר דחו  ,  זהמעצמו, יגידו לו, כן, עמדו על  הזה  
  את המהלך הזה.  

  

בדברי הרב   ,'הפוך בה והפוך בה'שני מהלכים לקיים 
עבודת ה' בשמחה.  בסוף הלכות לולב, בעניין  שהמגיד  

במצות לימוד התורה, אין את  עבדותנו מתוך רצון. 
הכלל 'מצוות לאו ליהנות ניתנו', ואדרבה צריך שתהא 

הביאור הנכון  שמחה והנאה ותענוג בעת לימוד תורה"ק. 
חז"ל, כי לא ניתנו המצוות אלא 'לצרוף' בהן את בדברי  

  . סגולות שהאדם יהיה שמח שתיוהבריות. 
  

אתכעת,   ונקשר  אל    הנושא  נמשיך  דלעיל, 
  העניינים שלנו.

בס"ד  הבאנו   וּ כבר  תולדות  את  יצא]  וַ [בשיעור 
, שהוא אומר הרב המגיד בסוף הלכות לולבדברי  

בשמחה.   ה'  עבודת  של  העניין  יסוד  והוא את 
כַּ  וזה לשונו,  נוֹ וֹ ברְ דָּ כותב, מלים  עיקר הדבר ת. 

הוא, שאין ראוי לו לאדם לעשות המצוות מצד  
  שהן חובה עליו, והוא מוכרח ואנוס בעשייתן. 

  

על  בס"ד    הסברנו להשיג  בא  לא  שהוא  בזמנו, 
דברי    אדרבה אלא  הרמב"ם,   את  להסביר 

. המגיד משנה דברות משה' ה'הרמב"ם. לאפוקי מ
הרמב"ם,   את  מה  מפרש  להגיד  בא  זה  הוא 

הזכיר   הפסוק שהרמב"ם  לא    את  אשר  תחת 

  היא   עבודת השמחה עבודה גדולהשעבדת וגו',  
  העניין של שמחת בית השאובה.   אגב  וכו'.

קורא לזה שמחת חג הסוכות, הוא אינו    הרמב"ם
הכל הולך אל  מזכיר שמחת בית השאובה, אולם  

  מקום אחד.
הטעם   המגיד בא להסביר, מהו היסוד, מה  הרב

של בכך. ־דבר,  והשורש  לנו  לומר  באים  אשר 
  מה שכתב הרב המגיד בלשון ,  אז  וכפי שביארנו

ראוי',   לכתחילה. 'אין  לעניין  שזהו  הכוונה  אין 
  לפי ההמשך רואים, שהכוונה היא שזאת חובה.  

כי   אומר המצוות,  את  תעשה  אל  המגיד,  הרב 
  אתה מוכרח ואנוס. 

אלא חייב לעשותן, והוא שמח בעשייתן. ויעשה 
הטוב מצד שהוא טוב, ויבחר באמת מצד שהוא 
נוצר,   לכך  כי  ויבין  טרחן.  בעיניו  ויֵקַל  אמת. 
שנברא  מה  עושה  וכשהוא  קונו.  את  לשמש 
בשבילו, ישמח ויגיל. לפי ששמחת שאר דברים, 

  תלויים בדברים בטלים, שאינן קיימים.
בעוה"ז,    כל שישנן  ההנאות השמחות  כל 

זה   שטיות. אלו    הכלוהתענוגים שישנם בעולם, 
מחזיקים שאינם  ולמחר דברים  כאן,  היום  הן .    ת 

  נעלמו. 
ובלמידת  המצוות,  בעשיית  השמחה  אבל 
וזהו   התורה והחכמה, היא השמחה האמיתית. 
החכמה   שמחת  שיבח  מוסרו  בדרכי  ששלמה 

  .ואמר, בני אם חָכַם לבך ישמח לבי גם אני
, כי הוא עושה צריך להיות מאושר ושמח  האדם 

  את הדברים הכי טובים, הכי אמתיים. 
  

*  

בה',    כעת והפוך  בה  'הפוך  הרב  נעשה  בדברי 
לכאורה, הרב    המגיד.  מה  אמינא?  ההוה  מהי 

ל בא  בה, לנו?    חדשהמגיד  הפוך  ונלמד.  בואו 
  והפוך בה.  

את המצוות מכיון בא להגיד לנו, אל תעשה    הוא
ואנוס,   מוכרח  היינו משמע  שהינך  שאנחנו 

ו  -אומרים   בלי  ללא הדברים שלו, בלי התורה 
לעשות    -הרמב"ם   צריך  המצוות,  שהאדם  את 

אנוס  ש  בצורה המגיד ומוכרחהוא  הרב  ובא   .
לא.   לנו,  בשמחה. לחדש  המצוות  את  תעשה 

  אתה חייב להיות שמח. אם כן, מאי הוה אמינא?
  

ג"כ   אחרי אנחנו  בה',  והפוך  בה  'הפוך  שנעשה 
   נשמח...



 השיעור השבועי  –שערי יצחק 

12  

דרגות    אבל ישנן  מעכשיו.  כבר  שמחים,  אנחנו 
וכמה ששמחים יותר בשמחה. ישנה שמחה קצת,  

  יש יותר שכר.
של כפייה בעבודת כזה,  מהקהל: ישנו צד    הערה 

  שהאדם יעשה בכפייה.  ה'.
יפה. זאת אומרת, היה לנו  מרן שליט"א:    תגובת

שעדיף שהאדם יעשה בכפייה. אכן,  צד להגיד,  
לומר,   שברצוני  הראשון  המהלך  מתוך זהו 

רק נסביר זאת  .  ארבעה מהלכים, בעזרתו יתב'
  יותר.

  

ה'    למה שתעשה  .ההיפךנטען    אולי מצוות  את 
 .הרי אנחנו עבדים של הקב"ה שמחה?  וב   בתענוג

פסוק   הֵם  ,מפורשישנו  עֲבָדַי  י  כ[  כִּ  ,ה"ויקרא 
עֲבָדִים],  ב"מ רָאֵל  יִשְׂ בְנֵי  לִי  י  הֵם  , כִּ שם [  עֲבָדַי 

יְ ].  ה"נ  שם, עַבְדֵי  ]. 'א  ,ג "קי[תהלים    "יָ הַלְלוּ 
המהולל  אנחנו מתחילים כך את תפילת שחרית,  

  .  לעולם ולעולמי עולמים, 'אנו עבדיך' לך מודים
  

ה  אנחנו של  והעבד  י"תעבדים  עושה .  אינו  הרי 
אנחנו   אולי  א"כ  כרחו.  בעל  כפוי  הוא  מרצונו, 

בלי  היינו   מעצמנו,  והרמב"ם    התורהאומרים 
ה' רוצה   ., שהיה צריך להיות ההיפךהרב המגידו

כרחך,  בדוקא  שתעשה   שאינך בעל  למרות 
ולמה?רוצה עליך    .  וחובה  עבד,  שאתה  מכיון 

  לעשות את רצוני.
את הצד הזה, למה להגיד ככה,    להבין יותר  בכדי 

מהרי"ץ זיע"א  גאון עוזנו  אזכיר בפניכם את מה ש
פירושו לפיוט יגדל [עץ חיים דף ק"י ע"ב],  כותב ב

   .למפעלו''גומל לאיש חסד  לגבי המלים 
  

ב  ישנו אֲדנָֹי  ]  ג"י  , ב"ס[ תהלים  ספר  פסוק  וּלְךָ 
הוּ   , חָסֶד מַעֲשֵׂ כְּ לְאִישׁ  ם  לֵּ תְשַׁ ה  אַתָּ י  . שואלים  כִּ

  .נקרא 'חסד'  התשלוםמדוע  המפרשים, לכאורה  
, א"כ מגיע יגע ועמלהוא  הרי האדם עשה מצוות,  

  למה זה 'חסד'?לו. 
  

ולא ראוי  ה   כי אין מןהכוונה,  מהרי"ץ שם,    אומר
הדין טוב  ,מן  העושה  לאיש  שכר  כי   .לשלם 

לעשות   הוא  וחייב  יוצרומוכרח  כעבד    , רצון 
  .  לאדונו, ודי לו שיתקבל ברצון

  

אולם    .עניין הזהלתרץ את ה מה פירושים  כ  ישנם
. בנ"ד   של מהרי"ץ   דרכואת    רק כעת הנני אומר  

כי בעצם לא מגיע לו,  ,  'חסד'הסיבה שזה נקרא  
כי הוא עבד. תגיד תודה רבה, שהקב"ה מקבל  

, אבל עוד לשלם לך את מה שהינך עושהברצון  
  משכורת?  

  לא משלמים משכורת. לעבד 
ולא די זה, אלא שהקב"ה מתחסד ועושה לפנים 
משורת הדין, ומשלם לאיש טוב כמעשה הטוב.  
ולז"א הפסוק, כי אתה תשלם לאיש כמעשהו.  
זה מחסדך הטוב, מצד החסד הגמור, לא מצד  

  הדין. זהו ולך י"י חסד וגו'. 
  , שזהו רצון ה'. מעצמנו  אנחנו היינו אומרים  כהכ

  ראשון.זהו ה'הפוך בה' ה 
  

*  
ואומרים לנו, לא. זאת טעות. הדבר איננו    באים

  . שמחכשאתה  נכון. ה' רוצה שתעשה 
  ? הדבר כך מדוע ו

  .בצורה אחרת  ,נשאל את השאלה אולי
אל  שני צדדים קיצוניים.  ,  המגיד מביא לנו  הרב

ואנוס,   מוכרח  אדם  כמו  תעשה  תעשה  אלא 
ישנו כשאתה שמח. לכאורה, יש משהו באמצע.  

אינו  גם  הוא  אבל  אנוס,  איננו  שהאדם  מצב, 
הוא עושה, כי צריך לעשות. הקב"ה אמר שמח.  

רגיל   שהוא  מפני  או  מקיים.  הוא  ולכן  לעשות, 
בוקר   בכל  קם  הוא  ידיו,  בכך,  את  אומר ונוטל 

ברכות השחר, וברכות התורה, מתעטף בציצית  
כי   וכו',  ומתפלל  ק"ש  קורא  תפילין,  כך ומניח 

, וכך הוא  אמרו לו  .הוא רגיל מאז שחינכו אותו
  . כי זהו מה שצריכים לעשות למד,
אינו אנוס, הוא לא מרגיש שמישהו 'עומד לו   הוא

לא.   פנימית.  התנגדות  לו  שיש  או  הראש',  על 
  ברם, הוא גם לא שמח. 

הרב המגיד, הביא לנו כאן שני צדדים   מדוע  א"כ
  שהם קיצוניים?

שישנן    אכן בודאיהיא,    התשובהכי  בס"ד  נלע"ד  
. הכי טוב, שהאדם שמח. והכי ג"כ דרגות באמצע

גרוע, שהוא עושה כשהוא אנוס. ויש אמצע. אולם  
אזי   שמח,  אינו  האדם  שאם  היא,  הוא  הבעיא 

יעשה  הוא  שלבסוף  כזה,  למצב  להגיג  עלול 
מצבו במשך הזמן  . דהיינו,  כשהוא אנוס ומוכרח

  . , חלילהיתדרדר
הקב"ה רוצה שהאדם יהיה  ש  הסיבה זאת.    נסביר
אוי מה אם הוא לא יהיה שמח,  , היא מפני ששמח

אדם לומד תורה, יושב כל היום ועוסק    יהיה הסוף. 



  ז ב'של" וה'תשפ" שמות פרשת

13  

לא  בתורה,   משתדל,  המצוות,  כל  את  ומקיים 
דבר   שום  מקיים משאיר  אזי  שאינו  זמן  ,  יגיע 

  הוא ירגיש חסרון.  ש
  לדעת זאת. להכיר את עצמינו.  צריכים

  

רוצה    הקב"ה שהוא  האדם,  טבע  את  כל ברא 
להיות שמח. האדם צריך תענוגות והנאות.   הזמן

אם הוא אינו מקבל את התענוגות שלו, אם הוא  
שמח ובמצוות  לא  בגלל    -אח"כ    אזי,  בתורה 

האסורים.    -טבעו   בדברים  לשמוח  יחפש  הוא 
איזו   לו  תהיה  כאשר  פטור,  יהיה  שהוא  ברגע 

הוא  הנאה של תענוג, אפילו דבר שאיננו אסור,  
אליו.  ימָ  הוא  שך  מכך  ח"ו  לידי  אולם  יבוא 

  מכשול.  
  

הזמן    ברגע  במשך  הכפייה,  את  לו  תהיה  שלא 
ייחלש,   ירגיש מחנהדבר  יחפש קהוא  הוא  ואז   ,
אחרות  מן ו  ,הנאות  יגיע.  הדבר  לאן  יודע  מי 

יגיע   הוא  ושלוםאיסורה  ל אההיתר,  חס  כי .  , 
  מחפש הנאות.צריך ונחוץ והוא האדם בטבעו, 

  

, נביא דוגמא מן הילדים. היטב   להבין זאת  בכדי
את   לראות  אינם    ילדיםה  ,הילדיםאפשר 

אפשר   ,כי אינם מבינים עדיין היטב  מתביישים, 
המדות   כל  את  עליהם  שלנו.   'טובותה' לראות 

בשני,    ,רואים  מקנא  ילד  האחים  איך  כיצד 
למה הוא קיבל,  מקנאים האחד בשני, איזו קנאה.  

  ואני לא? 
הזמן הילד רוצה רק תענוגות, תן לו כל הזמן    כל

ברצונו  רואה,  שהוא  דבר  כל  ולשתות.  לאכול 
  . כל תענוג מכניס לפה. לאכול.

  לשחק.   כל הזמןרוצה  הוא
, שהוא מפרק איזה משחקפעם ילד אחד,    ראיתי
. שאלתי אותו, תגיד לי, מדוע הינך עושה צעצוע

יף...  ?  זאת הוא גילה את  והוא ענה  לי, שיהיה לי כֵּ
  יש לו כיף. מזה הסוד. 

  

בערבית  מלה  בעצם  היא  כיף,  הכניסו  המלה   .
הערבית.   מן  העברית,  לשפה  ם בלשונאותה 

  . 'ךְּ אפַ יְ עלא כַּ 'אומרים, 
  

שכתָבוֹ בעל ספר    ,יסוד אמיתי  אהוהזה,    היסוד 
]  עיין לקמן], וגם הרמב"ם [ במצוה תפ"ח [החינוך  

ישנה מצוה לשמוח בשלושה רומז לכך.   כי לכן 
פירושו  לשמוח,  מצוה  שישנה  היכן  רגלים. 
לדברים   השמחה  אפיק  את  כיוונה  שהתורה 

מסויימים, בכדי שהאדם ימצא בזה את הסיפוק 
יפרוץ שלו.   הדבר  ושלום  חס  לאו,  אם  כי 

נכונים.   שאינם  תולדות במקומות  שיעור  [עיין 
  התשפ"ה].

שם,    וז"ל החינוך  ברגלים,  ספר  לשמוח  מצוה 
שנאמר [דברים ט"ז, י"ד] ושמחת בחגך. והעניין  
הראשון הרמוז בשמחה זו, הוא שנקריב שלמים 

. ובכלל זה הוא אכילת הבשר ושתיית היין,  וכו'
ומיני  פירות  וחילוק  חדשים,  בגדים  וללבוש 
שיר  בכלי  ולשחק  ולנשים.  לנערים  מתיקה 
השאובה  בית  שמחת  היא  וזו  לבד,  במקדש 
זה שזכרנו,   נ.]. כל  [סוכה דף  הנזכרת בגמרא 

  . וכו'בכלל ושמחת בחגך 
  

עניין  על  נכון  שהאדם  לפי  המצוה,  משרשי 
כמו שהוא צריך   שצריך טבעו לשמוח לפרקים.

האדם לא יכול  ש  כפי  -  אל המזון על כל פנים
, כך הוא צריך ג"כ את השמחה  בלי אוכללחיות  

לישון, האדם צריך  ואל השינה.    , ואל המנוחה  -
כך    לנוח.  האדם,  טבע  זהו  זה.  בלי  אפשר  אי 

  הקב"ה ברא.
  

עַ  אנחנו  לזַכּוֹתנו,  האל  מרעיתו, ורצה  וצאן  מו 
וציוה לעשות השמחה לשמו, למען נזכה לפניו 

    בכל מעשינו.
  

בַּ  זמנים  לנו  קבע  לזכור והנה  למועדים,  שנה 
בעתים  ואז  גמלנו.  אשר  והטובות  הנסים  בהם 
השמחה   דְבר  בִּ החומר,  לכלכל  ציוה  ההם, 

צא לנו תרופה גדולה, בהיות מָּ הצריכה אליו. ויִ 
המחשבה   כי  ולזכרו.  לשמו  השמחות  שובע 
היושר   מדרך  נצא  לבל  גדר,  לנו  תהיה  הזאת 

  בלי זה, אנחנו עלולים ח"ו לסטות.יותר מדאי. 
  

ספר החינוך הרגיש, כי אולי הטעם    מחברשכיון  
ומשונה, לכן הוא    הזה ייראה לאנשים קצת מוזר

ואשר עמו התבוננות, מבלי החֵפץ  מסיים בזה"ל,  
  י. רַ בקטרוג, ימצא טעם בדבָ 

  

אם אין רצונו שיש לו שכל להבין ולהעמיק,    אדם
רק העיקר לסתור את מה שהנני אומר, אזי הוא  

הוא ירגיש מתיקות,  ימצא טעם במה שאני אומר.  
  בהסבר שאמרתי. 

  

ך שבמהדורת מכון ירושלם, לספר החינו בהערות  
במורה  מ"ש  את    שם  מציינים ג' הרמב"ם  [חלק 

בזה"ל,   מ"ג]  כולם   , טוביםההימים  פרק  הם 



 השיעור השבועי  –שערי יצחק 

14  

שבני אדם    ,הם הנאהב לשמחה ולקיבוצים, שיש  
   . רובבהם  יל א צריכים

. יש במלים קצרות  הרעיון הזה,  אתהרמב"ם כתב  
וידידים,  משפחה  מתאספים  וקיבוצים',  'שמחה 

  ויש להם הנאה שבני אדם צריכים להם ברוב. 
  

ספר חסידים, רבי' יהודה החסיד, כתב זאת    בעל
, הבאנו  נוקבת  קשה מאד, תוכחת מוסרבצורה  

סימן  ח"א  או"ח  [זאת בס"ד בשלחן ערוך המקוצר  
או   , כשהוא נוטל ידיו  כ"ג] בזה"ל,דף  ,  סעיף ב'  ו'

או על המצוות השגורות    ,שמברך על הפירות 
בפי כל אדם, יכוין לבו לברך בשם בוראו, אשר  

עמו חסדו  הלחם   ,הפליא  או  הפירות  לו  ונתן 
  ליהנות מהם וציוהו על המצוה.  

ומוציא  במנהג,  דבר  העושה  כאדם  יעשה  ולא 
  דברים מפיו בלא הגיון הלב.  

  

הדברים,  שלא   את  אנשים 'יעשה  מצות 
  .  לעשותם  כי הוא רגילרק , 'מלומדה

  

ושלח לנו ביד ישעיה    ,ועל דבר זה חרה אף ה'
ובשפתיו   בפיו  הזה,  העם  שׁ  נִגַּ כי  יען  ואמר, 
הי יראתם אותי מצות  דוני ולבו רִחַק ממני, וַתְּ בְּ כִּ
הוא  ברוך  הקדוש  אמר  מלומדה.  אנשים 

נים,   ,ינַ לישעיה, רְאֵה מעשי בָ  כי אינם אלא לַפָּ
מנהג   ונוהג  שמחזיק  כאדם  בהם  ומחזיקים 

לפָ  ומתפללים  בביתי  באים  בידו.  י, נַ אבותיו 
בלב  לא  אבותיהם,  כמנהג  הקבועות  תפילות 
שלם. הם מנקים את ידיהם ומברכין על־נטילת־
שותים  המוציא.  ברכת  ומברכין  ובוצעים  ידים 

בעת    ,ומברכין אך  בפיהם.  שגור  שהדבר  כמו 
  שהן מברכין, אינם מתכוונים לברכני. 

  

לנואנחנו  לצערינו,   שגור  כך  כי  .  בפה  מברכים 
טוב,  אמנם   דבר  זהו  מסויימת  איננו כי  מבחינה 

מסוגלים לאכול מבלי לומר ברכה, אבל הברכה 
'אוטומט',  הפה  מן  בלי    יוצאת  לחשוב.  מבלי 

    הכנות. 
  

חמורות  תשמעו איזה מלים    -על־כן חרה אפו  
לאַ   - קשות  ו הגדול,  בשמו  חכמת בֵּ ונשבע  ד 

אותו אותו  ,היודעים  ולא   ,ומברכים  במנהג 
לכן הנני יוסיף להפליא   ,דכתיב בתריה  .בכוונה

  וגו' ואבדה חכמת חכמיו וגו'.  
עשה   ואמרו,  הדבר  על  חכמים  הזהירו  לפיכך 

  '.דברים לשם פועלם וכו

 דברים ללא כוונה, את ה, כי כאשר עושים  מובן
בשמחה,    הם נעשים  כמצות אינם  נעשים  אלא 

גוף לא  האנשים מלומדה, כי רגילים ככה, אזי ח"ו  
  .מוצא את סיפוקו והנאתו

'  'הפוך בהה   אחרי  בעניין דלעיל, עשינו  ה'  ברוך
  .השני והפוך בה'' הראשון, את

בשמחה   לעניין [ שתעשה  רוצה  שה'  מהרח"כ   ,הטעם 
בקיץ המזבח פרשת כי תבוא על פסוק תחת אשר לא  
עבדת את ה' אלהיך בשמחה וגו', נתן טעם פשוט לכך 
ה'   עבודת  התורה  תלתה  וז"ל,  משל  זה  על  והביא 
בשמחה, להודיענו שהיא העטרה של כל המצוות. אם  
שמח האדם במצוה, אזי היא מצוה. ואם לאו, אינה בסוג 

את ה' בשמחה. לפי שהיא   מצוה. וכן הוא אומר, עבדו
סימן לאדם אם אוהב ה' באמת, אם לאו. משל למה 
הדבר דומה, לאחד שהיו לו שני בנים, אחד מהן היה 
שהיה  אותו  מתעצל.  היה  ואחד  אביו,  במצות  שמח 
מתעצל ומראה פנים עציבות לאביו, לא היה אביו רוצה  
במצותו כלל. ואותו שהיה שמח במצותו ומראה פנים 

ורוצה במצותו. אף כאן, אם  שמחות, הי ה אביו שמח 
האדם שמח במצוות, הקב"ה שמח בו ורוצה במצוותיו. 
רוצה  ואינו  מעליו  אותו  דוחה  כביכול  והמתעצל, 
אלא  ישמח  לא  המשכיל  האדם  ולפיכך  במצוותיו. 
הקיימת   היסודית  השמחה  שהיא  יתברך,  במצוותיו 
ושבחתי  הנאמר בה  זוכה האדם לשמחה  ובה  לעולם. 

א  זה  אני  על  חז"ל  שדרשו  וכמו  ימיו,  כל  השמחה,  ת 
  עכ"ל. 

שהוא ז"ל היה דבק בו יתברך בכל הליכותיו ושמח   ולפי
בעבודתו, חזר ודיבר על עניין השמחה הזאת, במקומות 

   . איתמר].רבים בחיבוריו, ואכמ"ל
  

*  
  .בעל אגלי טלתו לספרו  בהקדמאת מ"ש    נזכיר 

תב  וכובעניין לימוד תורה לשמה,  שם  הוא מדבר  
דבריבזה"ל,   ששמעתי   ,ומדי  מה  אזכור  זכור 

ן לימוד  יל בעניכֵּ שְׂ בני אדם טועין מדרך הַ קצת  
ושמח   םדושייואמרו כי הלומד ומחדש ח  ,תוה"ק

בלימודו בסברות    -  ומתענג  שמח  האדם  אם 
כמו   ,ה כ"כ לשמהראין זה לימוד התו  -ובהבנה  

שאין לו מהלימוד שום   ,אם היה לומד בפשיטות
תלמד מה הם סברו,    .והוא רק לשם מצוה  ,תענוג 

רק באופן    שכתוב, ואינך צריך לשמוח מהלימוד.
  'לשם שמים'. הדבר לימוד זה נקרא 

בלימודו ומתענג  הלומד  מתערב    ,אבל  הרי 
    .בלימודו גם הנאת עצמו

    .ובאמת זה טעות מפורסם



  ז ב'של" וה'תשפ" שמות פרשת

15  

  , כי זה היא עיקר מצות לימוד התורה  ה,ואדרב
בלימודו ומתענג  ושמח  שש  דברי    ,להיות  ואז 

בדמו נבלעין  מדברי    . תורה  שנהנה  ומאחר 
נעשה דבוק לתו  ,תורה  ועיין פירש"י  [  .ה רהוא 

  .]ד"ה ודבק  .נ"ח דף סנהדרין 
  

אינן מתגדלין    , דבין יצה"ט ובין יצה"ר  ,ובזוה"ק
מתגדל מתוך שמחה    יצה"ט  .אלא מתוך שמחה

ת שע"י השמחה  רואם אמ  וכו'. יצה"ר    ,של תורה
או עכ"פ    ,שיש לו מהלימוד נקרא שלא לשמה

זו עוד מגרע   ,לשמה ושלא לשמה הרי שמחה 
 .ואיך יגדל מזה יצה"ט   ,הרכח המצוה ומכהה או

בודאי זה הוא עיקר    , וכיון שיצה"ט מתגדל מזה
  . המצוה

רק  ומודינא   הלימוד,  מצות  לשם  לא  דהלומד 
נקרא   זה  הרי  בלימודו,  תענוג  לו  שיש  מחמת 

    .לימוד שלא לשמה
  

ילמד  אם ההיפך,  אדם  ויכוון  רק ,  לומד  שהוא 
גרוע בשביל התענוג,   כי  בודאי שזהו דבר  בזה  , 

     .הלימוד הוא אינו לשמה
  

מצוה  לשם  שלא  מצה  דאוכל  לשם   ,כהא  רק 
לעולם יעסוק אדם   ,ובהא אמרו  . תענוג אכילה

אבל הלומד לשם   וכו'.שמתוך    ,שלא לשמה  ו'כו
, ומתענג בלימודו, הרי זה לימוד לשמה,  מצוה 

  וכולו קודש, כי גם התענוג מצוה.
  

דלעיל, הוא נושא בפני עצמו, וכבר ידוע   העניין
ן  מ אברהם    'רביבחידושי  הוא מן הראשונים, כגון  

שבת"ת לא ] שכתב  מ"חדף  ההר [במסכת נדרים  
ניתנו, דההנאה היא    אמרינן מצוות לאו ליהנות 

וז"ל,   המצוה.  שהוא עיקר  לימוד,  במצות  אבל 
עניין ציור הלב וידיעת האמת, ועיקר הציווי הוא  
במדע,   וליהנות  ולהתענג  האמת  לצייר  כדי 

] 'ט  ,ט"תהלים ילשמח לבבו ושכלו, כדכתיב [
יְ  קּוּדֵי  לֵב  "יָ פִּ חֵי  מְּ מְשַׂ רִים  שייך יְשָׁ לא  הלכך   ,

ניתנו ליהנות  לא  מצוות  בת"ת  שעיקר  לומר   ,
מצותו הוא ההנאה והתענוג במה שמשיג ומבין  

מי שהוא    -  בלימודו. הלכך, כשהדירו זה את זה
  עכ"ל.  אסור לקרות בספר לימודו  -מודר הנאה  

  

זה  על [דף   עניין  נדרים  במסכת  בגמ'  שם  דנים 
מ"ח]. הכלל 'מצוות לאו ליהנות ניתנו', הוא לא  

התורה.   לגבי  תורה, נאמר  תלמוד  במצות  כי 
ועל זה אנו   המצוה היא כן ליהנות ניתנה.אדרבה,  

בברכות התורה, הערב נא ה' בכל יום  מבקשים  
וכו' בפינו  תורתך  דברי  את  וע"ע  אלהינו   .

  למהרי"ץ בעץ חיים שם.
  

הביא    ,ח"א דף רכ"ד רכ"הבתורתו יהגה    בספר 
, והוא  דברי הר"א מן ההר הנז"לאת    16בהערה  

יו"ד סימן רכ"א  [הטורי זהב    ג"כ את מ"ש  מציין
מ"ג מ"ז ס"ק  סימן  [או"ח  הלבוש  מ"ש  ואת   ,[

  , מצות ת"ת  שאין הנאת"ל,  הזב בהגה סעיף ז']  
בהם   שיש  מצוות  לשאר  כמו   ,הנאה דומה 

וכדו' מצה  מצה  . אכילת  ההנאה    ,שבאכילת 
נפרדים   עניינים    , אבל בת"תוכו',  והמצוה שני 

עניין אחד   המצוה , לכן ברכת המצוה וההנאה 
הנהנין   ברכת  גם  אחר    עכ"ל.היא  ובמקום 

  בס"ד.  בכתובים, הרחבנו כבר בזה 
  

בהתחלה הוא היה עני בעל שאגת אריה,    הגאון 
, בעיר אחת  רבתקבל לורק אח"כ כאשר נמרוד,  

קיבל   ההוא  הכלכלי  מצבו  .  שתפרמשכורת, 
שכתב   הספרים  בין  הבדל,  ישנו  כי  ואומרים 
כאשר היה עני מרוד, לבין מה שכתב אחר כך. 
הספרים   הספרים.  שבין  ההבדל,  את  רואים 

  , יותר 'חזקים'.  הראשונים
  

נדודיו,   פרנקפורט בדרכי  לעיר  גם  הגיע  הוא 
גרמניה ה  ,שבמדינת  לעבר  לא    '.הקדש' ופנה 

א היה לו להיכן ללכת, ע"כ הוא  הכירו אותו, ל
  כל המסכנים.נמצאים הלך ל'הקדש', היכן ש

  

בקושי פתחו לו את   ,העניים שכבר הלכו לישון
אדמה    .הדלת תפוחי  מעט  לו  הכינה  הרבנית 

הדליק נר    ' שאגת אריה'ואילו ה  ,מבושלים במים
אבל   . והתחיל ללמוד בעיון  ,ןשָׁ ופתח רמב"ם יָ 

העניים אורחי ההקדש טענו שהוא מפריע להם 
    .בו את הנריולכן כ ,לישון 

  

ולמד לאור הלבנה    , יצא החוצה  ?מה עשה הרב
   . כל הלילה

  

בוקר ה  ,לפנות  אריה' התחיל  לשמוח   'שאגת 
אתו  .ולרקוד יחד  שמחה  הרבנית  אשתו   . וגם 

התופעה   את  ההקדש  על  הממונה  כשראה 
הזאת הסיבה    ,המוזרה  מה  הרב  את  שאל 

בוקר לפנות  שלו  הריקוד   ?לריקוד  מה   על 
  ?שרקדת

  

רצתי את יאם היית יודע כמה יפה ת   ,ויענה לו
גם אתה היית רוקד יחד אתנו   , דברי הרמב"ם



 השיעור השבועי  –שערי יצחק 

16  

בספר 'ליד שלחן  כמובא    ). ז"עמ' ט  ,דרך הנשר (
  .שבת' ח"ג דף קכ"ז

  מגיעים לשמחה כזאת?  כיצדמהקהל:  שאלה 
בשביל זה הנני מדבר, לא  מרן שליט"א:  תשובת  

גמרתי.   לא  ועדיין  שתים,  ולא  צריכים אחת 
'לעבוד' על כך, וישנם דרכים. מה שדיברנו כבר,  

  נדבר. ומה שבעזהי"ת עוד 
ק"שאומרים    אנחנו ונשמח ,  דערבית  בברכת 

ועד  לעולם  תורתך  בדברי  היא .  ונעלוז  כך 
ושל־ספרדים.   שלנו,  לא  הגירסא  האשכנזים 

  אומרים את תיבת 'ונעלוז'. 
  ההבדל, שבין 'ונשמח', לבין 'ונעלוז'?  מהו

  יותר מן השמחה. אבל המלבי"םהיינו,    'ונעלוז'
פירושו לרקוד.   'ונעלוז'  כי  לו  אומר,  יש   -א"כ 

אריה   שאגת  לפי  אסמכתא  -לבעל  דברי , 
שכאשר האדם לומד תורה, שירקוד. ,  המלבי"ם

יפה פירוש  כזה  אמר  הוא  דבר   אם  ומשמח, 
  חידוש, אזי שירקוד מרוב שמחה. 

אוירבך,    גרש"זמהקהל: ישנו סיפור על ה   הערה 
  'ונשמח ונעלוז'. כמה הוא שמח מהגירסא

כן.    תגובת שליט"א:  התפלל  מרן  כשהוא 
וראה בסידור את הנוסח בישיבת משכן שמעון,  

הזה כנראה לראשונה, התפעל מאד. זה מתאים  
  לו במיוחד.

*  

  המכתב דלקמן. , נתקבל השיעור אחרי
  לכבוד מרן שליט"א.

אריה  השאגת  של  הריקוד  עם  המעשה   בעניין 
בשיע שליט"א  מרן  שהביא  התורה,  ורו  משמחת 

בספרים סיפור דומה עם הגרא"מ שך  נודע  האחרון,  
מעלות השמחה  זצוק"ל וכיעויין לדוגמא בקונטריס  

  ,. וישנם עוד סיפורים כאלו על גדולי ישראל21עמ'  
נוסף   בקובץ חיזוקכמובא  ו וסיפור  ג' מעמ' קע"ט. 

עליון   לתתך  בספר  שך  הגרא"מ  על  יש  בזה 
עמ'   דברים  קס"ה.  (רוזנטל)  לזה  קס"ד  לצרף  ויש 

שתיאר  התורה  בלימוד  הרציפות  הרגשת  תיאור 
  החזו"א, וכמובא במעשה אי"ש ח"ד עמ' ס"ט. 

  מנאי קטן תלמידיו, 
  הצ' יודא חרזי יצ"ו. 

בישיבה סיפר, שהיה פעם בעיר ראדין אצל בחור  
זצוק"ל,   חיים  העליה מָ שְׁ וּ החפץ  אצל  יושב  עו 

ו מה ולומד, וכשסיים לימודו שר לעצמו, "אשרינ

ואגב אורחא דפק על השולחן בקצב טוב חלקנו",  
  השיר... 

בני תורה צריכים לדעת להחשיב עצמם ולשמוח 
לשבת וללמוד תורת ה'. פעם ביום   שנפל בחלקם

לפני חורף   לבוא  פינקל  דוד  רבי  ביקש  מושלג, 
זצ"ל.   מבריסק  מספר.וכהגרי"ז  הוא  עליתי   ך 

רחוב , וכשעמדתי להיכנס לרחוב ישעיהו  במעלה
פרס, ראיתי מבעד לפתיתי השלג היורדים בלא 
זצ"ל.  מרן  בית  לפני  הקופץ בשלג  הפוגה, אדם 
תהיתי למחזה הלא שכיח. כשהתקרבתי, נדהמתי 
בראותי שזה הוא רבינו רבי אלעזר מנחם מן שך  

, "מה קרה? מדוע אין ראש זצ"ל. שאלתיו בחרדה 
מקפץ  שהוא  חשבתי  כי  פנימה"?  נכנס  הישיבה 

, ותמהתי מדוע אינו  בשלג, כדי שלא לקפוא בקור
הרגע  "לא,  וענני,  להתחמם.  הרב  לבית  נכנס 

ו משם,  עד  יצאתי  נפלא,  כה  יסוד  לי  אמר  הרב 
  שאני רוקד מרוב שמחה"! 

    דברים אלו מתוך קובץ 'חיזוק' ג' דף קע"ט.  שני
*  

מקודם,    הדבר  דיברנו  במלים,  אשר  רמוז  אולי 
'עבדו את י"י בשמחה'. דהיינו, זאת עבדות מצד  

צריכים לשמוח אבל  נכון שאנחנו עבדים,  אחד,  
מקור  ובזה.   שהוא  בפסוק  בתורה,  כבר  רמוז 

אלהיך  ה'  את  עבדת  לא  אשר  תחת  העניין, 
  . בשמחה וגו'

נאמן  '  וכן עבד  כי  חלקו,  במתנת  משה  ישמח 
עיין שם טוב פרק [הוא שמח שהוא עבד.  קראת לו'.  

ז' מחמץ ומצה הלכה א' ד"ה וכל, וקיץ המזבח פרשת 
וזאת הברכה על פסוק (דברים ל"ד, ה') וימת שם משה 

  . איתמר]. עבד ה'

, בספרו תורת משה מהר"ם אלמושנינו  לנו  מבאר 
  . שלושה סוגי עבדים נםישכי [דף קס"ו], 

אשר שבו אותם לעבדים עבדים מסכנים,    ישנם
תמידולשפחות.   בעיצבון  הם  האלה,  . העבדים 
, אבל כל הזמן הם עד שישחררו אותם  הם מחכים

   אלו עבדים מסוג אחד.עצובים. 
או   העבדיםו חלשים,  אנשים  הם  השני,  מהסוג 

. הם צריכים להיות כפופים אנשים שפלים  .קטנים
  לאנשים שיותר חשובים מהם. 

עניים, הם עבדים אשר  הוא  השלישי    והסוג  של 
אצל    םאת עצמ  יםמשכיר  ם הלכן  צריכים פרנסה,  

כשכיר יום או שכיר שנה,   הם , לעבוד ליםעשיר
,  עֶבֶד לוֶֹה לְאִישׁ מַלְוֶהאו  משכורת.    יםמקבל   םוה



  ז ב'של" וה'תשפ" שמות פרשת

17  

אלו העבדים  ].  כ"ב, ז'כפי שנאמר בספר משלי [
  הרגילים שישנם בעולם. כל אלה, עצובים.  

ה',    אבל ה' עובדי  עבדי  אנחנו  כי  שמחים.  הם 
אנחנו   אולם  כרחם,  בעל  עבדים  הם  מבחירה. 

  בחרנו מרצוננו להיות עבדים. 
אומר, שזהו פירוש הפסוק 'כי לי בני ישראל    הוא

הם'.   עבדי  מה  המלעבדים,  מיותרת.  נראת  ה 
רוצים   'עבדי הם'משמעותה?   היינו, הם מעצמם 

  . , מרצונם, לא על צד ההכרחלהיות עבדים
  ופלא. הפלא 

  . 'הפוך בה והפוך בה' בו עשינושאחד.   מהלך זהו
  

*  
  נוסף. מהלך, כעת
  .הפילסופיאבגלל    עצוב קרה בעם ישראל,  דבר 

קיום  אין ב והבינו מדברי הרמב"ם, שאנשים טעו  
סיבה.  המצוות   לכך  אין  וריח,  הדבר טעם  מה 

אם  מה קרה  ?  בצוארשחוט  ת אם  ,  הקב"הל  נהשַ מְ 
  תשחט מהעורף? 

, היא עפ"י מה שאחז"ל [כדלקמן]התשובה    אלא
את  בהם  לצרוף  אלא  המצוות,  ניתנו  לא 

זוהי  שרק  הם הבינו, כי כוונת הציווי היא,  .  הבריות
אבל רצון    .נפקא מינה  לא. אכן  פקודה סתמית

'אמרתי ונעשה    זהו מגמתו,  ,שתעשו  הקב"ה הוא 
  רצוני'. 

  הם הבינו, ומכך נהיו מכשולים גדולים.    ככה 
הרשב"א הרשב"א    הוכיחםזאת    על   [בשו"ת 

ג"כ   ו דבריוא בהחדשות מכת"י, סימן שס"ו], והו
יעקב   עין  סוכה  בספר  כ"ח[במסכת  ,  ע"א]  דף 

'ב ורבאעניין  דאביי  נִ ' הויות  הם  בזה,  .  גם  תלו 
אמרו עליו על רבן יוחנן  בזה"ל,  בגמ'  כתוב שם  ש

שלא הניח מקרא ומשנה וכו' דבר קטן  בן זכאי,  
ודבר גדול. דבר גדול, מעשה מרכבה. דבר קטן,  

   דאביי ורבא.הויות 
[תּ טועי( חשבו,  י]עֵ וֹ )  המצוות   רוח  עשיית  כי 

דאביי ורבא נושאין ונותנין בהן, הוא דבר קטן,  
שכר   אלא  בהן  המתעסקים  ביד  עלה  שלא 
שקיים   אלא  בעשייתן  שאין  לפי  עשייתן, 

' שנתנן לדעת ולצרף בעשייתן מצות הבורא ית
   .דעת ישראל אם יעשו מצותו אם לאו

העם  כְ וּ  את  לנסות  שרוצה  ישלימו מלך  אם 
אה תועלת, בין שאין וָּ רצונו, בין שיש באותה צַ 

תועלת שמורה    . בעשייתה  ההוראה  זולתי 
    שעושה רצון אדוניו כאשר צוהו. ,העושה

ה']   ל',  [משלי  שכתוב    אֱלוֹהַּ   אִמְרַת  ל ׇכּ וזהו 
[צְרוּפָה ז"ל  בפירושן  ובא  ריש  .  רבה  בראשית 

ת  פַ כְּ פי"ג אות ג'], מה אִ פרשה מ"ד, וויקרא רבה  
מן  לשוחט  העורף  מן  שוחט  בין  לקב"ה,  ליה 

אלא לצרף בהן את   ,לא ניתנו המצוות  ?הצואר
[וְ והטועין(הבריות.   בפירוש    ין]עִ וֹ תּ הַ )  חושבין 

ילכו   אם  לדעת  הבריות',  את  בהן  'לצרף 
ובמצותיו תועלת   בתורתו  בהן  שיש  בין  לבד, 

  מצד עצמן אם לאו.  
  

מקיימים רק    הקב"ה הינכם  האם  לראות,  רוצה 
אבל את מה שאני אומר, או שאינכם מקיימים.  

  יכא שום נפקותא. ללא שישנה בכך איזו תועלת.  
ורבא אביי  דקדוקי  קראו  זה  בפעולות    , ועל 

  כך הסבירו אלה שהתפלספו. המצוות, דבר קטן.  
  

הרשב"א,אומר   כך  באמת  על  להן  יצא   ומזה 
טול העשייה בכלל המצוות, כתפילה ותפילין יב

רק בלימוד   ,ואינן נותנין דעתם  .ובהיתר ואיסור 
בע, וחושבים  ספרי חכמי האומות, פילסופיא וטֵ 

שזה הוא מעשה מרכבה שלא הניח רבן יוחנן בן 
  זכאי. 
זכאי,    כיחשבו   בן  יוחנן  רבן  זהו  שבזה התעסק 
  העיקר.

ומות אבדן  באמת  נבדל    .וזה  כן  האומר  וכל 
ואין לו   -הוא מחוץ לעם ישראל    -  מקהל הגולה
   עסק במצוות.

[פכָּ והִ  הכתוב  אמר  י"ד]  ם  ל',  קָרוֹב  דברים  י  כִּ
בָר מְאֹד פִיךָ וּבִלְבָבְךָ לַעֲשֹׂתוֹ  ,אֵלֶיךָ הַדָּ   . בְּ

  

רק הרשב"א אומר את היסוד שאמרנו לעיל,  כאן  
  שהוא אומר זאת במלים קצרות.

ית' הוא  שציוה  השינון,  כנגד  'בפיך',   , אמר 
ם ר בָּ נֵיכֶם לְדַבֵּ ם אֹתָם אֶת בְּ דְתֶּ  , א"דברים י[  וְלִמַּ

ךָ ],  ט"י וּבְלֶכְתְּ בֵיתֶךָ  בְּ ךָ  בְתְּ שִׁ בְּ ם  בָּ רְתָּ   וגו'  וְדִבַּ
ו[ 'בלבבך',  'ז  ',דברים  בשעת ].  בהן  לכוין 

שצוהו ית'  המצוה  לשם  בלב עשייתן  ויעשה   ,
שלם. ושלא יעשה כעושה שלא לרצון, ויהא לו 

  למשא. 
   אתה אנוס., לא לרצון'ש'  תעשהאל 

ברכות דף כ"ח ע"ב] שלא יעשה  וזהו שאחז"ל [ 
  תפילתו קבע, אלא רחמים ותחנונים.  



 השיעור השבועי  –שערי יצחק 

18  

, להיות זריז לעשות כל מצוה ומצוה ו'לעשותו'
וּ  וכמצותה  אלה, נהּ קְ תָ כְ בשעתה,  ובשלשה   .

באמת, יתבונן חֵפֶץ  . ובעשייתן בְּ ם העבודהלַ שְׁ תִּ 
שׁוּנִישלא אמר ית' לזרע יעקב,   הוּ בַקְּ [ישעיה    תֹּ

  מ"ה, י"ט].  
הי"ת  חֵפֶץ בְּ ת  לעשובמלים   כוונתו לעבוד את   ,

  לב. ־ פץבחשק וברצון. בחֵ 
  

ורבא  דשהויות  , כי מה  אח"כ  מסביר  הואו אביי 
ממש  זהו    שח"ו  ו למימראלא  ,''דבר קטן  נקראים

שהם  מעשה מרכבה,    כלפיש רק  אלא    .דבר קטן
זה   של־תורה,  והטעמים  והרמזים  הסודות  כל 

קטן.   ביח יחסית  זה    סאולם  האומות,  לחכמת 
  גדול פי אלף.  

  

[פרשת לך לך,    גם יפה תואר על המדרש  בעל 
את   הביא  א']  ומתפלא  ,  הרמב"םדברי  מ"ד 

הוא   בזה"לעליהם.  המצוות ,  כתב  ניתנו  'לא 
יֵ  אה כמ"ש הרב [מו"נ] רָ אלא לצרף'. לכאורה 

שקצת המצוות אין להן  ן בזה  בח"ג פכ"ו, שהרצו
המִּ  אלא  בלבדצְ עילה  בהן  בהן  וה  כיוון  ולא   ,

  תכלית אחרת ולא תועלת נמצאת. 
  

דעת   שמעשיו והיא  שאמרו  העיון,  מבעלי  כת 
נמשכין  הרצון    יתברך  אחר  או  חכמה  אחר 

  בלבד, לא לבקשת התכלית. וכן עניין מצוותיו. 
בפנ"א   [שם]  למ"ש  בזה  שיכוון  נראה  היה  גם 
כולן כאלו  העבודות  שמעשה  ודע   ,וז"ל, 

ת שאר המצוות, שוֹ עֲ כקריאת התורה והתפילה וַ 
כוונתם תכלית  ולהתעסק    ,אין  להתלמד  רק 

וכאילו   .פנות מעסקי העולםיולה  ,הש"יבמצוות  
יתברך בו  התעסקת  דבר    ,אתה  מכל  ובטלת 

  זולתו וכו'. 
  

טוב שם  ר'  החכם  עליו  בזה  ,וכתב    , שהרצון 
ה לאדם  וכו',    ,אישהתכלית  בש"י  שידבק 

רק   כוונתן  תכלית  אין  המצוות  כל  ושמעשה 
  ולחשוב בו תמיד.  העולםלהפנות מעסקי  

  

יתִי יְ   לקיים  .עיקר המטרהזאת   וִּ י תָמִיד   "יָ שִׁ   לְנֶגְדִּ
  ותו לא. ]. 'ח ,ז" תהלים ט[

  

תואר    -הוא    ובהמשך יפה  ,  כך  כותב  -בעל 
מעיני,  אמנם שיטת   רחוקה  הזו  זה  הרב  שלפי 

אין מענה במצוות התורה מצד עצמן כלל, רק  
חופר גומץ מצד היותן מצוותיו יתברך. ולפי זה,  

היה שוה למניח תפילין וציצית,   ,ומסיע אבנים

ה' עליהם  ציוה  בלי  ונמצאו    . אילו  ה'  מצוות 
ברצונו  שעלה  איך  מעשה  מצות  רק  טעם, 

   להפנות האנשים אליו, לא זולת.
  

  הדבר אינו מתקבל על הדעת.   וזה לא יתכן ח"ו.
  

[דברים ל"ב, מ"ז] כי לא דבר ריק  והכתוב צווח  
נודעו להם טעמים   ,הוא מכם. וכמה מהמצוות

בהַ  עצמן  כעניין  שרות  יְ מצד  והדעות,  המדות 
איומים  טעמים  כמה  מלבד  והצדקה,  המילה 

ואכתוב אשר להן בסידור העולם ותיקון הנפש,  
  עוד בזה לקמן פס"ב סימן ג' [ד"ה אלין] ב"ה. 

  

בפכ"ו ופל"א מהחלק  עצמו    -הרמב"ם    -והרב  
הנזכר, הרבה לבאר היות לכל המצוות תכלית 

ואם נעלם ממנו, לקיצורנו. וכ"כ  מועילה עכ"פ,  
  הרמב"ן בפ' כי תצא [דברים כ"ב, ו'].

  

הרב   זו, אמנם  אגדה  בכוונת  פירש  הנז'  בפ' 
 יהָ קֶּ לַ שכלל המצוה יש לה סיבה בהכרח, אבל חַ 

. והמשל, הם אשר נאמר בהם שהם למצוה לבד
מבואר    ,שהריגת בעלי חיים לצורך המזון הטוב

 ,במקום מיוחד   ,אמנם היותו בשחיטה   .התועלת
והאריך עוד .  לצרף בהן את הבריות  וכיוצא בהן,

מֵ לומר כאילו  שהוא  היות  חֹ,  בלתי  הנמנע  ק 
  וכו'. במצוה חלקים שאין להם סיבה 

  

ולכן  בזה"ל,  דוחה זאת, וכותב    היפה תואר   אבל
לפרש   אלא   שמ"שנראה  המצוות  ניתנו  לא 

גדולים   טעמים  בהן  היות  שעם  וכו',  לצרף 
הן כל אלה בבחינת האנשים, ותועלות נפלאות,  

 ,אִם צָדַקְתָּ ו   .לא לגבי השי"ת שהוא שלם בעצמו
ן לוֹ  תֶּ אבל הן לצרף בהן  [איוב ל"ה, ז'].    מַה תִּ

את ישראל, להיותן ככסף צרוף ומזוקק על ידן, 
ותכונותיהם. מדותיהם  מחסדו    שיתישרו  וזה 

 ולהרבות שכרן     יתברך לחפצו להשלים אותם,
    וכו'.

  

[שהבאנו לעיל]  הוא מביא את הרשב"א    ובסוף 
בפי' האגדות, והביאו בעל עין  גם הרשב"א  וז"ל,  

בסוף הא'   יעקב  הפירוש  דחה  סוכה,  מסכת 
כפירושנו ופירש  שאין   ,הנ"ל,  בזה  שהכוונה 

  .  המצוות לתועלתו יתברך, אלא להנאתנו
  

אלא שכתב בפירוש 'לצרף', שכולל ב' עניינים.  
לחזקן ולהתמידן, מלשון הגיע לצירוף [יומא דף 

מצטרפין. לומר לצרף ל"ד ע"ב]. והב', מלשון  
  .הנרמזות בתורה  אל האמתיות ,אותן



  ז ב'של" וה'תשפ" שמות פרשת

19  

בביאור נזר הקודש על ב"ר שם, הרחיב בזה,    גם
ת ולמימרא שהמצולאו  דן [דף רס"ט]  והעלה גם כ

כאילו אין התכלית רק   ,אין להם טעם כלל ח"ו
דרכיו  המצ  .קיום  כל  במקרה ודודאי  אינם    , ות 

נפלאים כמוסים  טעמים  להם  יש  כולם   ,אלא 
 םמדיח הנ  ] א"י  ,ט "הלים י[תאשר עליהם נאמר  

וכן    .מתוקים מדבש ונופת צופים   ,מזהב ומפז רב
כי לא דבר ריק    ]ז" מ  "ב,ל  םרי [דבהכתוב אומר  

מכם דוכ  . הוא  בכמה  מבואר  בכתוכן    ביםו תי 
שכל    ,אלא הכי קאמר  .עצמו מספר  ,ובמדרשות

המצו יתברךוטעמי  אתו  הכמוסים  אין   ,ת 
  , דהיינו צורך גבוה  ,כלית הכוונה בהם לצרכות

וא"צ לתיקון    ,כלית השלימותתכי הוא שלם ב
מצ  .זולתו  טעמי  כל  אואלא  הכמוסים  ו תות 

כי כל מצוה   ,רק מפני צורך הדיוט  םה   ,יתברך
מיו סגולה  לה  יש  שרשה  חומצוה  מצד  דת 

הבריות  ,העליון ולזכך  הוא   .לצרף  האדם  כי 
ורע מטוב  וזיכוך   , מורכב  צירוף  צריך  והוא 

והמצוה התורה  קדושת  בכח  הרע    ,מזוהמת 
כענין   ,להיות ככסף צרוף הנקי וטהור מכל סיג

א[שנאמר   סיגייך   ] ה "כ  ',ישעיה  כבור  ואצרוף 
בדילייך כל  ניתנו    .ואסירה  רי"ג תולפיכך 

 . כלפי רמ"ח אברים  ,ת עשהורמ"ח מצו  .תומצו
מצ  ל"תוושס"ה  גידין  ,ות  שס"ה  כנודע    ,כלפי 

כדי לטהר   ], ה"אופן צ  ב,עי' מגלה עמוקות ויש[
דת  חולזכך כל אבר ואבר בסגולת המצוה המיו 

צרוף  .לו ככסף  ונקי  טהור  יזכה   ,ובהיותו  מאז 
ם בשלימות הנצחיי  ייחלראות את פני ה' באור ה

זוהמת   הרע לגמרי   לעולם הבא, כי אז תפסוק 
  וכו' יעו"ש.

  

הרב אמר  מהקהל:   שאלה בהן את  צָ לְ   כעת  רף 
  .ףרוֹ צְ לִ   ומקודם אמר ,הבריות

  

וון. שתי הגירסאות  זה במכֻ מרן שליט"א:    תשובת
וזה  תאפשריוֹ  קמא  .  דבבא  הא    כז.דף  בבחינת 

לומר לך היינו כד היינו  פתח בכד וסיים בחבית,  
] אומר  אחד  כתוב  שהרי  יחבית.  ] 'ט  ,ג" זכריה 

סֶף הַכֶּ אֶת  צְרףֹ  כִּ ים  אומר וּצְרַפְתִּ אחד  וכתוב   ,
סֶף]  'ג  ',מלאכי ג[ ב מְצָרֵף וּמְטַהֵר כֶּ ־ ויתכן גם   .וְיָשַׁ

הפירושים   חילוף  לפי  תלוי  שהניקוד  דלעיל  כן 
  ד"ה ובסוף, וד"ה אלא. 

  

*  

של    ישנו שושןפירוש  בן  יוסף  מסכת רבי'  על   ,
והוא   בדברים    כותבודים  מקאבות,  להתנצל 

פ']    שיםגְ מרַ  דרכי    ,כך [בדף  אשמרה  אמרתי 
כי מי    .אף כי לכתוב בספר בדיו  ,מחטוא בלשוני

בר  יבדבר שד  , לדבר ולהניד שפה ,אנכי ומי חיי
התעודה אבי  חכמה  ,בו  מקור  נובע    , נחל 

כל שכן    , ואפילו להודות ולשבח  .הרמב"ם ז"ל
דברי  ,להתוכח עיני  מריסי  הנראה  שאני   ,כפי 

    .הורס וקופץ לדבר
  

  ,כי אם משתטח ואומר  ,וחלילה לי שאני מתוכח
הייתי  ,זכיתי לנשק הרצפה סביבות רגליו וּ כי ל

   . תורה היא וללמוד אני צריך ,אבי :אומר לפניו
לכך זכיתי  ולא  הואיל  כי    ,ועתה  רואה  ואני 

וגדלה הולכת  ודלה    ,המינות  הולכת  והתורה 
וטים השׂ   ,בעיני זדים ארורים השוגים ממצותיה

  .וטים אחרי ארסטוושׂ  ,מנתיבותיה
  

־ר, מדהים, מה שנוכח במומה הוא אומתשמעו  
שֵׁ עיניו לאיזה  בעיקבות  פֶ ,  הגיעו  ת  יַ פילסופְ ל 

מעיד אני עלי שמים   המו"נ. התקלקלו בעוה"ר.
כי ערב שבת באו אלי שני תלמידים של    , וארץ

המלה    -  ונוטל תנאי  , אדם אחד מפורסם ונכבד
ו מובנת,  בלתי  איזה  הזאת  כאן  ישנו  כנראה 

ה'פרשה'   -ומצאו לפני החומש    - שיבוש בדפוס  
עושה   ,ושאלוני.  סגור  - הייתי  ואמרתי   .מה 

אני    . שבת־ שסיימתי ללמוד הפרשה של  , להם
הקריאה קיי מצות  ואחד   מתי  מקרא  'שנים 

  תרגום'.
  

    .וגמגמו שניהם זה עם זה
  

פָ י והרא להם  היו    , ניםתי  מה  אותם  כשואל 
    .מגמגמין
 , איך היה עוסק בכך   ,כי היו תמהים  ,והשיבוני

   .אדם חכם כמוני 
  

יכלתי כפי  בהם  בעיר    , םבָּ ורִ   .וגערתי  היה  לא 
    .ולכבודו החרשתי עד שבא לעיר , באותו זמן

  

לי אירע  קשטיליא  ,וזה  ממלכות  וכאשר    .חוץ 
לקשטיליא זו  כנראה    -ונקריב    ,באתי  מלה 

תיקון   אחת  - צריכה  בחור    ,בעיר  לשם  נקרא 
גדולה מעיר  כבוד    ,אחד  על  גדול  לעג  והלעיג 

 .בדברים נעתרים ותנועות של גידופים   ,התורה
ולא   ,חותמַ והודעתי הדבר לאדם שהיה בידו לְ 

   .מיחה 



 השיעור השבועי  –שערי יצחק 

20  

כך כל  ראיתי  מן   ,וכאשר  הרצועה  שהותרה 
אותה לה  ,המתירים  ולהסתייע ירוצים  עזר 

וטעמים שמצאו בחיממקצת ענ בורי הרב  יינים 
בפירושיו ז"ל  נתקיים  .הנזכר  תלמוד   ,ובהם 

  . תועה ברבו תולה
  

נוסף בפני  עניין  זהו  אבל  התקלקלו מכך.  בקיצור,  
  . , שאין כאן מקומועצמו

  

אלה אשר חושבים   ,לענייננויך  אמר מה ששינֹ רק  
התורה,   במצוות  טעם  אין  הוא  כי  העיקר  אלא 

כמו הם בודאי עושים את המצוות  שזהו רצון ה',  
אם  אנוסים גם  רצו י  שהר  -  יעשוהם  .  לא  הם 

הם לבסוף התדרדרו לעשות את המצוות בכלל,  
ולא קיימו בכלל מצוות, כי חשבו שהעיקר הוא  

, התעסקו כל הזמן רק בלימודים לעסוק בחכמות 
הם עושים אבל גם אם יקיימו מצוות,    -וניים  חיצ

, כי אותן כמו אנוסים. והם חושבים שזהו רצון ה'
אם תניח    לא איכפת לו להקב"ה, לא משנה לו 

אבל  או שלא תניח כלל.  ,  תפילין או משהו אחר 
נניח  בסדר,  תפילין,  להניח  אמר  שהוא  כיון 

  .  והכרחאם כן, הם עושים זאת באונס   .תפילין
  

  . הצד שלהם.הראשון 'הפוך בה' זהו
  

גם גם לשיטתכם  .'והפוך בה'השני,  הצד    כעת  ,
עכ"פ הדבר נכון כפי שאתם אומרים,    ילו היהא

סוף   ציוהסוף  זאת   הקב"ה  תעשה  א"כ  כך, 
  בשמחה.  

  

נכון  אבל לא  גם  זה  של־דבר,  עיקר    .לאמיתו 
  ה.הדעה שלהם בזה מוטע

  

,  שני מהלכים בשיעור נוסףעוד    אמרנֹ   בעזהי"ת
הזה,   העניין  את  צריכים להסביר  כעת  אולם 

  לקצר.
  

*  
חצי   , על השאלה שנשאלה לעיל נענה    בינתיים

זאת  ולשמוח?    איךתשובה, או עשירית תשובה,  
אחד חלקי    , אוליהמלאה  עדיין איננה התשובה

  חמשים.
  

דרשת  בעבר [בס"ד  לכם את מה שדיברתי    אזכיר 
   .]הילולת מהרי"ץ התשפ"ה

  

ח"ו    ישנם אם  כגון  לשמוח,  להם  אנשים שקשה 
או אנשים שיש להם  לא אליכם,  איזה אסון,    אירע

  לשמוח?   הם יכוליםכיצד א"כ דאגות, 

להתבונן ברוך ה',  השמחה האמיתית היא,    אכן
זכיתי   אותי    -איך  זיכה  יכול    -הקב"ה  שהנני 

נתן    . הקב"ה לקיים את המצוה, או ללמוד תורה
או הנה עכשיו הגיעו ימי '.  את האפשריות וכולי  

וברוך ה' אני  , הזדמנות טובה לתקן.  השובבי"ם
ויש לי את היכולת והאפשרות.   קִֽ חי,  רְבַת וַאֲנִי 

טוֹב  לִי  ע[  אֱלהִֹים  חסר].  ח"כ  ,ג"תהלים    ות לא 
שהוא  אדם,  ישנו  אבל  לשמוח.  איך  סיבות, 
במצב שאינו יכול לשמוח. אירע לו פתאום איזה  

  ואינו יכול 'להשתחרר'. אסון, או איזו בעיא, 
  

  . 'סגולות'שתי אמר  ונֹ , כמה דרכים לכך  ישנן
  

ודאגות, ראשונה,    סגולה יגון  לו  שיש  אדם  כי 
ויסור  'י"י האלהים',  בכוונה  יאמר שבע פעמים  ,

יגונו.   זיע"א,    כךממנו  שבזי  מהר"ש  הוא וכתב 
מי שיש לו וז"ל,    מבטיח לו, שהדאגה שלו תלך.

ומיד יסור  ,  י"י האלהיםדאגה ויגון ח"ו, יאמר ז"פ  
   ע"כ.ממנו יגונו  

  

[  -  שנייה  סגולה בעבר  הבאנו  אותה  שיעור גם 
התשפ" כל  כדי    -]  דעקב  שמח  יהיה  שהאדם 

אחרי ברכת גומל בבוקר,  שיאמר בכל יום  היום,  
  , מיכאל הכהן הגדול' בזה הלשון,  חסדים טובים,  

ואַ  ישראלפוּ רְ טוּ פְ שר  של  פעם 'ס  אז,  אמרנו   .
שלוש פעמים, או שבע   ,כמה שאפשראחת, או  

  פעמים. 
  

'גומל   אומריםואנחנו  שולטים ה'חסדים',    בבוקר
ומיכאל הוא שר החסד. גבריאל  חסדים טובים',  

הכי טוב  הוא גבורה, אש. אבל מיכאל, הוא חסד.  
הגדול,  הכהן  מיכאל  פעמים,  שבע  זאת  להגיד 

ישראל.   של  ואפטורפוס  האדם שר  זה,  ידי  ועל 
   .באותו היום ישמח

  

בדוקים  ש  כמדומני בגדר  דלעיל  הדברים 
    ומנוסים.

  

באופן הסגולי. אבל  זה  ו.  לשמוחלמי שקשה    כך
הרגיל,   באופן  שגם  מתבונן  האדם  גברו  כאשר 

  .עליו חסדיו יתברך וכו' 
  

, אבל אי אפשר את הכל 'על יםאופנִ   ישנם עוד
  רגל אחת'. 

  

יזכנו  השם  הוא  יאברוך  הקדושה  ובתורתו  יר , 
  .עינינו, תגיל נפשנו וישמח ליבנו, אכי"ר


